
 

Die Katholische Soziallehre 

Christian Machek 

Zu Beginn meines Studiums schrieb ich einen Leserbrief in dem ich die rhetorische 

Frage als Antwort auf die Frage nach den Werten unserer Gesellschaft gab: „Sind es 

nicht Demokratie und Menschenrechte?“ Einige Jahre später erklärte ich bei der 

Abschlussprüfung meines Studiums zum Thema „Christliche Soziallehre“, wie ich auf 

der Universität lernte, dass Demokratie und Menschrechte begründungsoffen sind und 

der Begründung bedürfen. Sie existieren genauso wenig wie der Staat oder die 

Marktwirtschaft nicht ohne ihnen vorgelagerten Werte. Doch welche sind diese? Ich 

komme auf diese Frage noch zurück. 

In allen Jahren meines Studiums lernte ich, dass es eben die Katholische Kirche mit ihrer 

Soziallehre war und ist, die diese Begründung für ein tragfähiges Zusammenleben, d.h. 

die entscheidenden Werte „liefert“. Sie lehrt, wie eine gerechte Ordnung, die wir hier 

auf Erden nie ganz verwirklichen können, doch annähernd realisiert werden kann. Das 

Ziel eine gerechte Ordnung, die ein Teilaspekt des Reich Gottes, zu realisieren, ist Teil 

unseres letzten Zieles als Menschen, nämlich in den Himmel zu kommen, sagte Papst 

Johannes Paul II., der selbst ein Sozialethiker war: 

„Als Mittel zur Erreichung dieses Zieles benutzt die Kirche ihre Soziallehre. Um in 

der heutigen schwierigen Lage eine richtige Problemstellung wie auch die beste 

Lösung der Fragen zu fördern, kann es eine große Hilfe sein, die Summe von 

Leitprinzipien, von Urteilskriterien und von Richtlinien für das konkrete Handeln, die 

die kirchliche Lehre vorlegt, genauer zu kennen und mehr zu verbreiten.“ (Sollicitudo 

Rei Socialis)  

Der Grundgedanke der Katholischen Soziallehre ist die ordo socialis, die gottgewollte 

Ordnung des Ganzen der menschlichen Gemeinschaft. Je mehr die Teilbereiche einer 

Gesellschaft, wie die Rechts- oder Marktordnung, sich an die Prinzipien der Soziallehre 

annähern, umso mehr entspricht die politische und wirtschaftliche Realität dem Ideal 

der Gerechtigkeit. Die Prinzipien bzw. Bausteine der Soziallehre sind: Personalität, 

Solidarität, Subsidiarität und Gemeinwohl. 

Das Besondere und Eigene einer christlichen Soziallehre besteht in seiner Auffassung 

vom Menschen, seinem Menschenbild. Der Mensch ist laut der Bibel nach dem 



Ebenbild Gottes geschaffen. Auf dieser Ebenbildlichkeit, durch Christi Blut erlöst, zur 

Heiligkeit und ewigen Seligkeit berufen, beruht die Würde des Menschen und diese 

sollte, wie das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland festhält, unantastbar sein. 

Und der Christ weiß auch immer, dass die Natur des Menschen schwach ist und seit dem 

ersten Sündenfall zur Sünde neigt, was bestimmte politische Konsequenzen hat. Die 

freie Person und die Wahrung der Menschenwürde ist der „oberste Grundsatz“ einer 

christlichen Soziallehre. 

Doch wenn wir von einer Soziallehre reden, dann muss sich diese 

offenbarungstheologisch zunächst auf die Gebote Gottes, insbesondere auf den Dekalog 

beziehen. Diese sind der unabkömmliche zu gehende Weg zum Heil des Menschen: 

„Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auch auf Erden.“ Ferner sind insbesondere in 

der Goldenen Regel, im Doppelgebot der Liebe, in der Bergpredigt und nicht zu Letzt 

in der Tugendlehre die ersten und letzten Grundlagen für die sozialen Aufgaben des 

Christentums und damit für die Zuständigkeiten des kirchlichen Lehramts im 

gesellschaftlichen Bereich gegeben. 

Die Soziallehre der Kirche argumentiert neben der Offenbarung vom Naturrecht her. 

Das Naturrecht enthält sittlich-rechtliche Grundsätze einer „Existenzordnung“ 

(Johannes Messner) und bietet heute noch das Denkgebäude und die 

Argumentationsbasis der katholischen Soziallehre, insbesondere gegenüber der 

modernen Philosophie und seinen ideologischen „Kindern“, dem Liberalismus und dem 

Sozialismus. Diese Auseinandersetzung hat heute wenig an ihrer Aktualität verloren hat, 

sofern sie in Zeiten der Dominanz individualistischer, ökonomischer und auch 

neomarxistischer Weltauffassungen wahrgenommen wird. 

Die „neuere“ Soziallehre der Kirche entfaltete sich mit und ab der Päpstlichen 

Enzyklika Rerum novarum von Papst Leo XIII., die am 15. Mai 1891 veröffentlicht 

wurde. Sie entstand unter den negativen Eindrücken der Auswirkungen der Industriellen 

Revolution, die vor allem die Arbeiterschaft betraf. Mit dieser Enzyklika kam es zu einer 

wissenschaftlichen Theoriebildung, die für alle weiteren Sozialenzykliken maßgebend 

sein sollte. In die Soziallehre der Katholischen Kirche sollte immer auch das 

Gedankengut der Antike und der Kirchenlehrer einfließen. 

Seit Rerum novarum gab es weitere Enzykliken, die in ihrer jeweiligen Zeit explizit die 

soziale Frage zum Gegenstand hatten. Es seien an dieser Stelle Lehrschreiben 

wie Immortale Dei (1885, Leo XIII.), Vehementer nos (1906, Pius X.) Quas 

Primas (1925, Pius XI.), Quadragesimo Anno (1931, Pius XI.), Pacem in terris (1963, 



Johannes XXIII.), Centesimus Annus (1991, Johannes Paul II.) und die Enzyklika Deus 

Caritas Est (2005, Benedikt XVI.) genannt. War das Lehramt der Kirche in der 

Vergangenheit mehr bestrebt die Irrtümer festzustellen und die Katholiken zu warnen, 

so ging sie im Laufe der Jahrzehnte des vorigen Jahrhunderts mehr dazu über, die Lehre 

der Kirche positiv im „Horizont der Zeit“ darzustellen. 

Die bedeutendste Einheit der Gesellschaft, die Keimzelle der Gesellschaft, wie es so 

schön heißt, ist für die katholische Soziallehre die Familie. Schon Papst Leo XIII. betont 

in Rerum novarum die Eigenständigkeit der Familie, auch gegenüber dem Staat: 

„Sie ist älter als jegliches andere Gemeinwesen, und deshalb besitzt sie unabhängig 

vom Staate ihre innewohnenden Rechte und Pflichten“. 

Oder in den Worten von Papst Pius XII.: 

„Die Familie ist heilig. Sie ist die Wiege nicht nur der Kinder, sondern auch der 

Nationen. Mann und Frau sollen den kommenden Generationen die Fackel des 

körperlichen und zugleich des geistigen, des sittlichen und christlichen Lebens 

weitergeben. So will es Gott.“ (Circondatei dal concorso fedele, 1942) 

Aus der zur Sünde neigenden schwachen Menschennatur ergibt sich die Notwendigkeit 

eines Staates. Der Christ bejaht den Staat sogar. Der Apostel Paulus hierzu: 

„Jeder leiste den Trägern der staatlichen Gewalt den schuldigen Gehorsam. Denn es 

gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott stammt; jede ist von Gott eingesetzt.“ 

(Römer 13,1) 

Wenn auch die Schrift die Würde und die Bedeutung des Staates anerkennt, weist sie 

auch mit großem Ernst darauf hin, dass der Staat zur widergöttlichen Macht entarten 

kann. So wird etwa vor dem Hintergrund der Christenverfolgung im Buch der 

Offenbarung vor dem „Tier aus dem Abgrund“ (vgl. Offenbarung 13,1) gewarnt. 

Zu den Ordnungsprinzipien bzw. Bausteinen der Soziallehre: Wir besprachen kurz die 

Personalität bzw. die Menschenwürde. Zu den Prinzipien zur Verwirklichung des 

Gemeinwohls und somit einer lebenswerten Ordnung des menschlichen 

Zusammenlebens zur Wahrung der menschlichen Würde gehören die Solidarität und die 

Subsidiarität. Die Solidarität hat Johannes Paul II. im Jahre 1991 treffend definiert: 



„Solidarität ist die feste und beständige Entschlossenheit, sich für das Gemeinwohl 

einzusetzen, das heißt das Wohl aller und eines jeden, weil wir alle für alle 

verantwortlich sind“ (Sollicitudo Rei Socialis) 

Es war Papst Pius XI., der in seiner Enzyklika Quadragesima Anno die Subsidiarität 

1931 als dasjenige definiert 

„was der Einzelmensch aus eigener Initiative und mit seinen eigenen Kräften leisten 

kann, ihm nicht entzogen und der Gesellschaftstätigkeit zugewiesen werden darf. (…) 

Es verstößt gegen die Gerechtigkeit, das, was die kleineren und untergeordneten 

Gemeinwesen leisten und zum guten Ende führen können, für die weitere und 

übergeordnete Gemeinschaft in Anspruch zu nehmen; zugleich ist es überaus 

nachteilig und verwirrt die ganze Gesellschaftsordnung“. 

Man denke in diesem Zusammenhang an die Forderung nach mehr individueller 

Verantwortung, unsere föderale Ordnung oder an die EU, die sich dazu bekennt oder 

bekannte sich subsidiär zu gliedern. Das Gemeinwohl hat Johannes Messner knapp als 

die „allseitige Verwirklichung der Gerechtigkeit definiert“. 

Befragt nach den Werten, die unser Zusammenleben tragen, würde ich heute neben den 

genannten der Soziallehre noch im Sinne des Christkönigtums einen wichtigen, den 

wichtigsten nennen: Gott. Gott ist auch jener Wert ohne den die Menschenwürde und 

somit die Menschenrechte oder auch die Demokratie stehen oder es eben nicht tun. Der 

Begründer der katholischen Soziallehre, Papst XIII. hält dazu fest: 

„Von der Religion, mit der Gott verehrt wird, hängt das Wohl des Staates und der 

Gesellschaft ab.“ (Immortale Dei) 

 


