
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Die Sozialverkündigung  

der Katholischen Kirche 

Eine kompakte Darlegung  

im Lichte der Lehrtradition 

 

 

 

 

 

Christian Machek 

 

 

 

 

 

 



Wie soll ein Mensch als Christ überhaupt leben? Sollte er nur überleben oder auch gut und 

sinnvoll leben? Was wäre ein gutes Leben, welches für jeden Menschen einen Maßstab auf objektive 

Gültigkeit erheben könnte? Und steht das gute Leben des Einzelnen, welches nach alter sokratischer 

Weisheit das tugendhafte sowie auch das glückliche ist, mit dem Wohl des Ganzen der Gesellschaft in 

einem Zusammenhang und wäre mit diesem gar verwoben? Nach welchen Prinzipien, Regeln und 

Gesetzen sollte das Zusammenleben überhaupt geordnet sein? Die Katholische Kirche hat in ihrer 

Sozialverkündigung seit jeher Antworten auf diese und viele weitere immer aktuelle Fragen des 

Menschen ausformuliert.  

Im Grunde ist die Sozialverkündigung der Kirche die Anwendung ihrer unveränderlichen 

christlichen Morallehre, die sich den Menschen durch die göttliche Offenbarung mitteilt, aber auch 

(unabhängig) von dieser jeden Menschen durch die Vernunft einsehbaren naturrechtlichen Prinzipien 

erschlossen werden kann. Die Prinzipien sind in der vernünftigen Ordnung des Kosmos angelegt und 

eben vernehmbar. Diese zu verkündigen und zu realisieren ist die Mission der Kirche und somit auch 

jedes Laien. In anderen Worten: Ziel der Soziallehre ist Evangelisierung, die Wiederherstellung der 

irdischen Ordnung nach dem Heilsplan der Frohbotschaft. Dabei vertritt die Kirche den Grundsatz: 

Gott regiert die Welt (Psalm 47, 8-9). Diese ihre sogenannte Katholische Soziallehre wird in diesem 

Büchlein in 20 Kapiteln thematisch und im Lichte der Lehrtradition der Kirche dargelegt.  

Dem interessierten Leser sei in den ideologischen Wirrnissen und Herausforderungen unserer 

Zeit auf der Suche nach einem Gemeinwohl viel Tugendhaftigkeit gewünscht. Möge sich ihm eine 

Rückbesinnung auf die ursprüngliche Bedeutung des Wortes Ideologie als „wertneutrale“ der 

Wirklichkeit des Menschseins entsprechende Ideenlehre ermöglichen. Und ist es nicht der 

Wirklichkeit des menschlichen Seins entsprechend, „seinen Blick auf eine Welt zu richten, worin 

ewige Ordnung und Unwandelbarkeit herrscht, worin die Wesen weder Unrecht tun noch voneinander 

leiden, und worin alles nach einer himmlischen Ordnung und Vernunftgemäßheit geht und er dann 

diese Welt nachahmt und so viel als möglich davon in seinem Leben als ein Abbild darstellt“ (Platon, 

Politeia)? Oder mit dem Evangelisten Matthäus gesprochen: dem Reich Gottes und seiner 

Gerechtigkeit (Matthäus 6, 33) zu dienen? Für die Kirche ist dieses Reich Gottes „das Reich der 

Wahrheit und des Lebens, das Reich der Heiligkeit und der Gnade, das Reich der Gerechtigkeit und 

des Friedens“ (Präfation vom Königtum Christi). 

Die Beträge in diesem Büchlein wurden im Schweizerischen Katholischen Sonntagsblatt 

veröffentlicht. Der Verfasser bedankt sich bei alljenen, die an der Gestaltung dieses Büchleins 

mitgewirkt haben. Die Darlegungen stellen keinen Anspruch auf Vollständigkeit, doch hofft der 

Verfasser den Leser bestmöglich in die Thematik einführen zu können.  

 

Dr. Christian Machek, Südtirol, Februar 2019 

 



 

 

 

 

„Die Religion aber aus dem öffentlichen Leben gänzlich verbannen,  

und in der bürgerlichen Gesetzgebung und Regierung ganz von Gott absehen,  

gleichsam als gebe es keinen Gott, das ist ein selbst den Heiden unerhörter Frevel;  

denn diese hatten eine so tiefe und feste Überzeugung nicht bloß von den Göttern, 

 sondern auch von der Notwendigkeit einer öffentlichen Religionsausübung,  

dass sie sich eher eine Stadt ohne Fundamente als ohne Gott vorstellen konnten.  

In der Tat, die menschliche Gesellschaft, für welche wir von Natur aus bestimmt sind,  

ist von Gott, dem Urheber der Natur, ausgegangen; er ist Quelle und Grund all´ der  

zahllosen Güter, die wir immerdar durch sie empfangen. Wie darum dem Drange der Natur  

gemäß jeder Einzelne Gott eine religiöse Verehrung erweist, von dem er das Leben und  

alles Gute, was er zugleich mit diesem empfing, erhalten hat, ebenso verhält es sich mit  

den Völkern und Staaten. Wer darum die bürgerliche Gesellschaft jeder religiösen Pflicht  

entbindet, der handelt nicht bloß ungerecht, sondern auch töricht und ungereimt.” 

 

Papst Leo XIII., Enzyklika Humanum genus 

 

 

 

 

 

 

 



 

Inhaltverzeichnis 

 

Teil I: Die Katholische Sozialverkündigung 

 

Teil II: Der Grundgedanke der Ordo Socialis 

 

Teil III: Die Prinzipien der Soziallehre 

 

Teil IV: Personenwürde und Solidarität 

 

Teil V: Das Ganze und die Subsidiarität 

 

Teil VI: Das Gemeinwohl 

 

Teil VII: Archetypen von Heilsordnungen 

 

Teil VIII: Der Kirchenlehrer Thomas von Aquin 

 

Teil IX: Familie und Patriotismus 

 

Teil X: Weitere Prinzipien? 

 

Teil XI: Das Recht als Grundlage des Staates 

 

Teil XII: Ein Leben gemäß der Tugend 

 

Teil XIII: Bedeutende Sozialethiker 

 

Teil XIV: Christliche Werte und die Dreifaltigkeit 

 

Teil XV: Ein katholischer Staat? 

 

Teil XVI: Das Kreuz mit dem Kreuz 

 

Teil XVII: Die Demokratie und ihre Würde 

 

Teil XVIII: Der gute Herrscher  

 

Teil XIX: Die Wirtschaft und ihr Maß 

 

Teil XX: Das Ringen um Gerechtigkeit 

 

Referenzen zur Sozialverkündigung 

 

Quellen- und Literaturverzeichnis 

 



 

Teil I: Die Katholische Sozialverkündigung 

Sozialverkündigung der Kirche? Welche Relevanz hat das Soziale und somit auch das 

Politische, überhaupt das Weltliche für einen Christen? Sind sie auch heilsrelevant? Ist das Wort des 

Apostels Paulus einem Christen nicht eine ständige Mahnung: „Passt euch nicht dieser Welt an!“ (Röm 

12,2)? Es gilt den Begriff „Welt“ zu differenzieren. Wir sind als Christen nicht Kinder von dieser 

Welt, leben als Kinder Gottes jedoch in dieser Welt. Wir gehen nicht den Weg der Heiden in ihrer 

Welt, doch leben wir als Christen und Menschen stets in dieser Welt – und diese verdient mit allen 

ihren weltlichen Herausforderungen und Problemen ernst genommen zu werden. Unser Heiland hat 

leibhaftig auf Erden gelebt und ist leibhaftig auferstanden, was uns daran erinnert, dass die Dimension 

des Weltlichen zum Christlichen gehört. Die Welt sollte nicht gnostisch und spiritualistisch abgewertet 

werden. Unsere Seele, die sich auf Gott und den Himmel ausgerichtet, könnte in diesem Leben nicht 

ohne Körper in der Welt bestehen. Körper und Seele sind übrigens auch eine von der Kirche gelehrte 

Analogie zu Staat und Kirche. Entsprechend den Erfordernissen der Welt sowie der jeweiligen Zeit hat 

das Lehramt zu dieser Stellung bezogen, wodurch sich eine eigene Soziallehre entfaltet konnte. Diese 

Lehre bedient sich dabei der Hilfswissenschaften wie den Humanwissenschaften und integriert das 

Wissen um die „Sachgesetzlichkeiten“ in eine ganzheitliche Sozialphilosophie bzw. -theologie.     

Wenn wir von einer christlichen Sozialverkündigung sprechen, dann muss sich diese zunächst 

auf die Offenbarung, Gottes Willen und somit Gebote Gottes, insbesondere auf den Dekalog beziehen. 

Diese sind der unumgängliche Weg zur Heiligkeit. „Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auch auf 

Erden“, beten wir im Vaterunser. Ferner sind in der Goldenen Regel, im Doppelgebot der Liebe und 

überhaupt in der Bergpredigt Grundlagen für die sozialen Aufgaben der Christen und damit für die 

Zuständigkeiten des kirchlichen Lehramts im gesellschaftlichen Bereich gegeben. In diesem 

Zusammenhang steht zentral ein Wort des Heilands: „Euch aber muss es zuerst um sein Reich und um 

seine Gerechtigkeit gehen, dann wird euch alles andere dazugegeben“ (Mt 6, 33). Seine Gerechtigkeit 

mit Hilfe seiner Gnade zu suchen, zu finden und zu leben ist nicht nur ein Weg, sondern eben der 

unabdingbare Weg zum Heil, denn nach unseren Taten werden wir auch gerichtet werden, daher gilt: 

„Der Gerechtigkeit, der Gerechtigkeit jage nach“ (Dtn 16, 20). 

 

Gerechtigkeit als biblischer Heilsbegriff 

Gerechtigkeit ist ein zentrales Thema der Heiligen Schrift und als solche eine zentrale 

Botschaft einer christlichen Sozialverkündigung. Sie ist tief verwurzelt im biblischen Gottesbild. 

Gerechtigkeit ist in der Schrift ein Heilsbegriff und somit Ausdruck für Gottes erlösendes 

Heilshandeln und seine rettende Heilsmacht, wovon der Psalmist an vielen Stellen spricht. Das 

hebräische Wort für Gerechtigkeit ist Zädäq, welche Gerechtigkeit mit Güte und Liebe zu einer 



Einheit verbindet. Die Gerechtigkeit Gottes steht dabei im alttestamentarischen Sinn im 

Zusammenhang mit dem Erfüllen des göttlichen Rechts, d.h. seiner Weisung und hat somit eine 

juristische Konnotation: Gott ist der Gesetzgeber seines Volkes Israel. Moses erklärte hierzu: „Siehe, 

ich habe euch Ordnungen und Rechtsbestimmungen gelehrt, so wie der Herr, mein Gott, mir geboten 

hat- (...) So bewahrt und tut sie!“ (Dtn 4,5). Für das alttestamentliche Israel bedeutet Gerechtigkeit 

somit sowohl die Bundestreue Gottes als auch den Gehorsam des Menschen, den er durch seine innere 

Einstellung wie auch durch sein Handeln zum Ausdruck bringt. Die Frucht der Gerechtigkeit wird der 

Friede sein, sagte der Prophet Jesaja (32,17, Wahlspruch Papst Pius‘ XII.: Opus iustitiae pax). Jahwe 

schafft Gerechtigkeit und wird als ein gerechter Richter erachtet, womit Er auch letzte Hoffnung, für 

die an Ungerechtigkeit Leidenden ist. Wer etwa Errettung vor Feinden erlebt, preist die göttliche 

Gerechtigkeit: „Ich will dich preisen, Herr, mit meinem ganzen Herzen, will erzählen alle deine 

Wundertaten. (…) Denn du hast ausgeführt mein Recht und meine Rechtssache; du hast dich auf den 

Thron gesetzt, ein gerechter Richter“ (Ps 9, 2 und 5).  

 

Gerechtigkeit als Tugend des Menschen 

Im antiken griechischen Denken wurde Gerechtigkeit (griechisch: διϰαιοσύνη, dikaiosýne, 

lateinisch: iustitia, englisch und französisch: justice) als eine in der Natur vorhandene Ordnung 

göttlichen Ursprungs, des Kosmos, verstanden. Dabei wurde Gerechtigkeit zunächst nicht vorrangig 

an kodifiziertem Recht gemessen, sondern als Ausdruck einer persönlichen Lebenshaltung, als Tugend 

betrachtet. Gerechtigkeit als Tugend und grundlegende Charaktereigenschaft galt schon für Sokrates 

als Voraussetzung für das Erlangen der Eudaimonie, der Glückseligkeit. Die Gerechtigkeit ist laut den 

Klassikern des antiken Denkens das unerschütterliche und beständige geistige Bestreben, jedem sein 

Recht zuteilwerden zu lassen – und somit seine Pflichten zu erfüllen: ehrenhaft leben, den anderen 

nicht verletzen, jedem das Seine zu gewähren: „Iustitia est (...) honeste vivere, alterum non laedere, 

suum cuique tribuere” (Domitius Ulpianus). Jedoch gilt nach Aristoteles auch: „Die Gerechtigkeit 

aber, der Inbegriff aller Moralität, ist ein staatliches Ding. Denn das Recht ist nichts anderes als die in 

der staatlichen Gemeinschaft herrschende Ordnung, und eben dieses Rechts ist es auch, das über das 

Gerechte entscheidet“ (Politik). 

  Das Kernprinzip der biblischen und kirchlichen Sozialverkündigung ist und bleibt die 

Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit, so der Kirchenlehrer Thomas von Aquin, ist jedoch kein Zustand der 

endgültig hergestellt werden könnte, sondern immer etwas Vorübergehendes, Behelfsmäßiges, 

Provisorisches – sie steht unter einem „eschatologischen Vorbehalt“ (J.B. Metz). Doch gehört das 

„strebend sich Bemühen“ (Goethe, Faust) und das immer wieder „Ausbessernde“ zur 

Grundverfassung des Menschen. Im Judentum gibt es für dieses Bestreben den Ausdruck tikkun 

haolam, was so viel bedeutet wie „die Welt (mit den G’ttlichen Königreich) zu reparieren“. 

https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FJudentum&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNFdTez7cE6ABbTOEJRc3zGXxT5A9A
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FBund_%28Bibel%29&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNEDaL4Zv7IY-z6sYTJK84fFYDo2zA
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FDikaiosyne&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNEk2sknmGj8k-DJE8DOBJNeToE3rg
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FJustitia&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNFR6M73bmTg_CwDM94uEoC7kbcdIQ
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FG%C3%B6tter&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNHc-DLnb9SBM4KIH7KSDLNtaFv94w
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FTugend&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNFrOUoJZsvijZuQFm0pUmZax_xxMA


 

Teil II: Der Grundgedanke der Ordo socialis 

Der Grundgedanke der Katholischen Soziallehre ist die Gerechtigkeit als Realisierung einer 

gerechten Ordnung. In der Bibel ist die Gerechtigkeit ein Heilsbegriff: „Euch aber muss es zuerst um 

sein Reich und um seine Gerechtigkeit gehen, dann wird euch alles andere dazugegeben“ (Mt 6, 33). 

Für die antiken Denker war Gerechtigkeit zunächst eine Tugend, eine sittliche Lebenshaltung. Für 

Platon war sie die Ordnung der Seele selbst: Ein vernünftiger, muthafter und triebhafter Seelenteil soll 

jeweils durch die Tugenden Klugheit, Tapferkeit und Besonnenheit vervollkommnet werden. Wenn 

diese drei Tugenden den Charakter eines Menschen prägen, dann kann man von einer harmonischen, 

gesunden und eben gerechten Seele reden. Die Ordnung der Seele realisiert sich nach Platon durch die 

Ausrichtung und das Streben auf die höchste „Idee des Guten“, einer Metapher für Gott. Für eine 

Staatsgemeinschaft als Ganzes und ihrer Ordnung verhält es sich für Platon wie beim einzelnen 

Menschen – die Gemeinschaft ist ein Mensch „in großen Buchstaben“ (Politeia). 

Aristoteles sagte über die Gerechtigkeit, wir erinnern uns: „Die Gerechtigkeit aber, der 

Inbegriff aller Moralität, ist ein staatliches Ding. Denn das Recht ist nichts anderes als die in der 

staatlichen Gemeinschaft herrschende Ordnung“ (Politik). Das Zusammenleben wird durch das Recht 

gewährleistet und geordnet. Gesetze sollen Recht sein, d.h. mit den Prinzipien der Gerechtigkeit 

übereinstimmen, ansonsten wären sie nach Thomas von Aquin auch kein Recht. Wir können 

festhalten: Es gibt die „partikulare“ Gerechtigkeit des Einzelnen sowie auch eine „allgemeine“ 

Gerechtigkeit des Gemeinwesens. Es gibt eine anzustrebende Ordnung der Einzelseele, sowie eine 

ebenso anzustrebende Ordnung der Gesellschaft, einen Ordo Socialis. Beide werden gottgewollt durch 

die Gerechtigkeit geordnet, stehen auch in einer Wechselbeziehung zu einander und sollten sich 

gegenseitig positiv beeinflussen.  

Wenn nun die Kirche die Wahrheit über Gott, Christus, über sich selbst als Quelle des Heils 

und somit auch der Ordnung verkündet und auf eine konkrete Situation anwendet, dann tut sie dies 

letztendlich mit den Ziel Menschen in den Himmel zu verhelfen: „Als Mittel zur Erreichung dieses 

Zieles benutzt die Kirche ihre Soziallehre. Um in der heutigen schwierigen Lage eine richtige 

Problemstellung wie auch die beste Lösung der Fragen zu fördern, kann es eine große Hilfe sein, die 

Summe von Leitprinzipien, von Urteilskriterien und von Richtlinien für das konkrete Handeln, die die 

kirchliche Lehre vorlegt, genauer zu kennen und mehr zu verbreiten“ (Papst Johannes Paul II., 

Sollitudo Sollicitudo rei socialis).  

 

Das Naturrecht 

Nun schöpft die Soziallehre der Kirche aus zwei Quellen, der Offenbarung und neben ihr: dem 

Naturrecht. Was ist nun das Naturrecht? Es ist das vernunftgemäße Ordnungsdenken oder mit einem 



anderen Wort: „Existenzordnung“ (Johannes Messner). Heraklit formulierte: „Gesundes Denken ist 

die größte Vollkommenheit, und die Weisheit besteht darin, die Wahrheit zu sagen und zu handeln 

nach der Physis, auf sie hinhörend.“ Mit dem römischen Juristen Iustinianus können wir festhalten: 

„Ius naturale est, quod natura omnia animalia docuit.“ (Das Naturrecht ist das, was die Natur allen 

Wesen gelehrt hat.) Die Gemeinsamkeit von Physis, der Natur, und Nomos, dem Gesetz, liegt im 

Logos, der göttlichen Einheit der Weltgesetze, aus der sich die staatlichen Gesetze der Gemeinschaft 

speisen (sollten). An diesen Auslegungen können wir die Definition eines berühmten Lehrers des 

Naturrechts, des Priesters Johannes Messner (1891-1984), anschließen: „Das Naturrecht ist das 

Wissen des Menschen von Recht und Gerechtigkeit als Forderung wahrhaften Menschseins“. In 

anderen Worten: Das Naturrecht lässt sittlich-rechtliche Grundsätze erkennen, die den Einzelmenschen 

und den Gesetzgeber verpflichten (wie die Unverletzlichkeit von Leib und Leben, von Eigentum und 

Ehre, der persönlichen Freiheit, die Achtung geschlossener Verträge, die gesellschaftliche Autorität). 

Und dieses Naturrecht, so die katholische Auffassung, ist jedem Menschen ins Herz geschrieben, wie 

der heilige Paulus festhielt (vgl. Röm 2, 15). 

  

Die Wesensentfaltung des Menschen 

Dem Naturrechtsdenken liegt ein bestimmtes Bild des Menschen zugrunde. Demnach ist er 

vernunftbegabt und seiner Natur nach auch ein zoon politikon, d.h. ein soziales Wesen (Aristoteles). 

Ein weiterer Aspekt soll uns interessieren, den Messner im Rückgriff auf die klassischen Denker der 

abendländischen Denktradition als „existentielle Lebenszwecke“ bestimmte. Diese Lebenszwecke 

(inclinationes naturales, Thomas von Aquin) sind teleologische (=zielgerichtete) Prinzipien des 

Menschseins. Der Mensch hat ein seiner Wesensnatur zugrundeliegendes „Plansoll”, durch dessen 

Realisierung er sein Leben zur Entfaltung bringt und die Welt kultiviert. Als leibliches und geistiges 

Bedürfniswesen ist der Mensch eben auf bestimmte Ziele hin geordnet, um das in sich angelegte 

Potential erst entfalten zu können. Messner definierte diese Ziele folgendermaßen: die Selbsterhaltung, 

die Selbstvervollkommung, die Ausweitung der Erfahrung, die Fortpflanzung, die Anteilnahme am 

gesellschaftlichen Wohl sowie die Kenntnis und Verehrung Gottes. Von der Verehrung Gottes, so 

Papst Leo XIII., der als der Begründer der Soziallehre der Kirche in einem engeren Sinn gilt, hängt das 

Wohl des Staates und der Gesellschaft ab (Immortale Dei). Wir kommen somit zur Soziallehre zurück: 

Die Ordnung der Gesellschaft und des Staates ist mit und durch Gott realisierbar, so lehrten es schon 

Platon oder auch Thomas von Aquin. In den folgenden Beiträgen wollen wir uns der Prinzipien der 

Soziallehre widmen. Diese sind, wie wir noch genauer sehen werden, von denen in unserer 

Gesellschaft verbreiteten und propagierten Idealen zu unterscheiden, auch wenn jene nicht selten einen 

christlichen Anschein haben. Es wird daher zur Unterscheidung der Geister das Spezifische und 

Besondere des christlichen Menschenbildes verdeutlicht werden müssen.  



 

Teil III: Die Prinzipien der Soziallehre 

Nun gibt es eine von der Kirche gelehrte „Summe von Leitprinzipien, von Urteilskriterien und 

von Richtlinien für das konkrete Handeln“ (Johannes Paul II.). Ein wichtiges Leitprinzip wäre 

sicherlich die Goldene Regel, die auch ein naturrechtliches Prinzip darstellt und auch zum Teil in 

anderen Religionen zu finden ist: „Alles, was ihr also von anderen erwartet, das tut auch ihnen!“ (Mt 

7,12) Zur sittliche Gestaltung des sozialen Lebens bezogen die Aposteln, die Kirche und somit das 

Lehramt auf Grundlage des christlichen Menschenbildes Stellung. In einem engeren Sinne ist die 

Soziallehre jedoch aus den sozialen Spannungen und Umwälzungen des 19. Jahrhunderts entstanden, 

die auch bedingt waren durch eine Industriellen Revolution, einer Verstädterung und der technischen 

Fortschritte. Es war Papst Leo XIII., der mit der Päpstlichen Enzyklika Rerum novarum die erste 

Sozialenzyklika am 15. Mai 1891 veröffentlichte. Mit dieser Enzyklika kam es zur Ausformulierung 

einer Sozialverkündigung und auch einer wissenschaftlichen Theoriebildung, die für alle weiteren 

Sozialenzykliken maßgebend wurde. Nach Rerum novarum wurden weitere Enzykliken veröffentlicht, 

die in ihrer jeweiligen Zeit explizit die so genannte „soziale Frage“ zum Gegenstand hatten und auch 

zu Ideologien wie u.a. den Liberalismus und den Sozialismus Position bezogen.  

An dieser Stelle seien folgende Enzykliken genannt: Immortale Dei über die Staatslehre der 

Kirche (1885, Leo XIII.), Quas Primas (1925, Pius XI.) zur Begründung des Christkönigtums, 

Quadragesimo Anno (1931, Pius XI.) in der das Prinzip der Subsidiarität vorgestellt wurde, Pacem in 

terris (1963, Johannes XXIII.) über den Weltfrieden und die Bedeutung der Menschenrechte, 

Centesimus Annus (1991, Johannes Paul II.) über das Ende des Kommunismus und auch die Enzyklika 

Deus Caritas Est (2005, Benedikt XVI.) über die liebende Zuwendung Gottes zum Menschen. Vor 

Rerum novarum schrieb Gregor XVI. etwa die Enzyklika Mirari vos (1832), die sich gegen die 

verzerrte Freiheitsauffassung des Liberalismus wendet. Die modernen Irrtümer werden auch in der 

berühmten Enzyklika Quanta cura (1832), in der die Trennung von Staat und Kirche in Frage gestellt 

wird, mit seinem Anhang, dem Syllabus, verurteilt. War das Lehramt der Kirche in der Vergangenheit 

mehr bestrebt die Irrtümer festzustellen und die Katholiken zu warnen, so ging man in Laufe der 

letzten Jahrzehnte mehr dazu über, die Lehre der Kirche positiv im „Horizont der Zeit“ darzustellen.  

 

Die Sozialprinzipien 

Im Folgenden sollen die Prinzipien der Katholischen Soziallehre dargelegt werden. Welche 

sind diese? Zum Vergleich und auch zur Gegenüberstellung sollen zunächst die wirkmächtig 

gewordenen Ideale der Französischen Revolution herangezogen werden: Liberté, Egalité, Fraternité, 

zu Deutsch: Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit – drei hehre Werte. Welchen Einwand hätte ein 

Katholik gegen diese? Sind sie nicht auch christliche Werte? Zum Teil und wenn in einem bestimmten 



Verständnis. Denn die Revolutionäre und ihre geistigen Nachfolger entkoppelten sie vom Glauben, 

metaphysischen Prinzipien und überhaupt der Denktradition des Abendlandes. Und daran besteht eben 

ihr Irrtum mit allen negativen Folgewirkungen: Der Verlust einer göttlichen, metaphysischen 

Wirklichkeit führt zwangsläufig zur Schaffung einer Scheinwirklichkeit (Ideologie) und auch zum 

Verlust der Wahrnehmung der faktischen Wirklichkeit. Wie könnte etwa einzig allein die Wirklichkeit 

der menschlichen Würde ohne Gott sinnvoll erfasst werden? 

Obwohl (leider) auch Katholiken zu einer wohlwollenden Interpretation der Revolution 

neigen, kann der Christ unschwer ihren gegen die Religion gerichteten Wesenszug erkennen. Das 

Prinzip, das den Menschen in den Mittelpunkt stellt und ihn somit in einem eritis sicut Deus („Ihr 

werdet sein wie Gott“) dazu verführt, sich von Gott abzuwenden, liegt dieser Revolution zu Grunde. 

Mehrere Päpste äußerten dementsprechend ihre Kritik an dieser sehr blutigen Revolution, die zu einem 

Genozid führte, insbesondere an den königstreuen Katholiken in der Vendée. So Papst Pius VI. im 

Jahr 1793: „Frankreich! Ach Frankreich! Das unsere Vorgänger den Spiegel der Christenheit und den 

unerschütterlichen Pfeiler des Glaubens genannt hatten, das in seinem Eifer für den christlichen 

Glauben und in seiner kindlichen Liebe zu diesem Apostolischen Stuhl nicht hinter anderer Nationen 

zurückbleibt, sondern ihnen vorangeht, wie stehst du heute gegen Uns! Was für ein feindlicher Geist 

scheint sich gegen die wahre Religion anzustacheln!“ Der (Selige) Papst Paul VI. stellte 1963 in einer 

Predigt fest: „Es war die Zeit der Französischen Revolution mit all dem Unglück und den verwirrten, 

chaotischen und zugleich leidenschaftlichen und hoffnungsvollen Ideen, die die Revolution den 

Menschen in den Kopf gesetzt hatte. (...) Sie haben sich ja nur einige eigentlich christliche Begriffe 

angeeignet: Brüderlichkeit, Freiheit, Gleichheit, der Wunsch, die niedrigen Klassen aufzurichten. Das 

alles waren christliche Ideen, waren aber nun auf eine antichristlich, laizistische, religionslose Fahne 

geschrieben worden, die sie ihrer evangelischen Züge zu berauben trachtete, die dem menschlichen 

Leben ja einen höheren, edleren Sinn geben sollen.“ 

Wie lauten nun die Prinzipien einer katholischen Sozialverkündigung? Welche Ideale würde 

ein Katholik jenen der Französischen Revolution entgegenhalten? Zum einem ganz schlicht und 

ergreifend: Gott selbst bzw. ein im weiteren Sinne des Wortes „positiver Mythos“. Entsprechend des 

Naturrechts und der Sozialnatur des Menschen verteidigt der Katholik die Familie und auch einen 

Patriotismus. Als weitere Grundpfeiler entsprechend der päpstlichen Sozialverkündigung gelten die 

Personenwürde, die Solidarität, die Subsidiarität und das Gemeinwohl. Je mehr die Teilbereiche einer 

Gesellschaft sich an diese Prinzipien annähern, desto mehr entspricht die soziale Realität dem Ideal 

der Gerechtigkeit, die hier auf Erden nach dem Sündenfall wohlgemerkt nie ganz verwirklicht werden 

kann. Es sei daran erinnert, dass der Versuch eine perfekte Welt zu schaffen unweigerlich ins 

Unmenschliche führt, was schon Thomas von Aquin anmerkte und die Geschichte uns lehrt.  

 

 



 

Teil IV: Die Personenwürde und die Solidarität 

Gott ist der Ursprung und Ziel alles Geschaffenen und er ist zugleich Sinn und Inhalt unseres 

gesamten Lebens. Dementsprechend sollte alles menschliche Handeln und Tun in irgendeiner Weise 

auf Gott und seine Gerechtigkeit hin geordnet sein. Um nun die gesellschaftlichen Dinge für das 

Seelenheil des Einzelnen gemäß der Schöpfungsordnung zu bewahren und richtig zu ordnen, hat die 

Kirche vier verschiedene Prinzipien ausformuliert. Oswald von Nell-Breuning SJ, einer der großen 

katholischen Sozialethiker des 20. Jahrhunderts, nannte diese auch „Bausteine“: die Personenwürde, 

die Solidarität, die Subsidiarität und das Gemeinwohl.  

Zum ersten Baustein, der so genannten Personenwürde: Das Besondere und Eigene einer 

christlichen Soziallehre besteht in ihrer Auffassung vom Menschen, ihrem Menschenbild. Der Mensch 

ist laut der Bibel nach dem Ebenbild Gottes geschaffen (imago, vgl. Gen 1, 26). Auf dieser 

Ebenbildlichkeit, durch Christi Blut erlöst, zur Heiligkeit und ewigen Seligkeit berufen, beruht die 

(wurzelhafte) Würde des Menschen. Entsprechend ist es Aufgabe und Pflicht eines Christen Christus, 

dem vollkommenen Menschen, ähnlich zu werden (similitudo Christi). Dazu ist der Mensch frei - die 

freie Person und die Wahrung seiner Würde ist der „oberste Grundsatz“ einer christlichen Soziallehre. 

Diesen Grundsatz hält Artikel 1 des Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutschland fest: „Die Würde 

des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schützen ist Verpflichtung aller staatlichen 

Gewalt.“ Das oben in Klammern gesetzte Wort „wurzelhaft“ erinnert daran, dass der Mensch einen 

Teil seiner Heiligkeit und somit Würde durch die Sünde verlieren kann, die dann wiederhergestellt 

werden müsste. Die unmittelbare Verbindung zu Gott ist durch die Erbsünde verloren gegangen, nicht 

aber die Ebenbildlichkeit. Aus der Personenwürde gehen die Rechte und eben auch Pflichten des 

Menschen unmittelbar hervor. 

 

Freiheit und Wahrheit 

Der Mensch ist nach christlicher Auffassung frei zu entscheiden. Doch ist er erst in seinem 

Streben nach Heiligkeit und in der Verwirklichung seiner sittlichen Berufung wirklich frei. Freiheit ist 

eben nicht einfach die Fähigkeit, Entscheidungen zu treffen. Eine wahre Freiheit kann es nie ohne 

Wahrheit geben (vgl. KKK 1733). Freiheit findet ihren Sinn, wenn sie sich in Übereinstimmung mit 

der Natur des Menschen auf ihr eigenes Ziel ausrichtet: „Freiheit und Wahrheit verbinden sich 

entweder miteinander oder sie gehen gemeinsam elend zugrunde“ (Papst Johannes Paul II.). Die 

Erkenntnis über den inneren Zusammenhang von Wahrheit und Freiheit geht letztlich auf den 

Evangelisten Johannes zurück: „Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch 

freimachen“ (Joh 8, 31-32). Mit anderen Worten: Für einen Christen kann es keine Freiheit ohne 

Verantwortung vor Gott selbst geben.  



Zur Wahrheit über den Menschen gehört seine Wesensbestimmung als Sozialwesen (oder 

auch: geselliges Wesen). Diese Bestimmung erfasste Aristoteles, als er den Menschen ein zoon 

politikon nannte. Thomas von Aquin sollte diese Bezeichnung mit animal sociale et politicum 

übersetzen. Der Mensch ist seit seiner Geburt um die Entfaltung seiner selbst willen zutiefst auf andere 

angewiesen. Diesen Punkt arbeitete etwa der Gesellschaftsphilosoph Othmar Spann (1878-1950) aus, 

in dem er betont, dass Individualität nicht aus sich selbst entsteht, sondern aus „Vergemeinschaftung“, 

was er Gezweiung nannte: „‚Über-Dir‘ heißt dieses Wort, höher hinauf heißt es: Gott. Im täglichen 

Leben hat es so viele Namen als Mächte sind, die den Menschen zu sich hinaufheben: Kirche, Staat, 

Sittlichkeit, Volkstum; und in der Sprache des menschlichen Herzens heißt es Liebe.“ Robert 

Spaemann erklärte, dass es Personen nur im Plural – in einer „Anerkennungsgemeinschaft“  – geben  

kann. Zwischen den genannten Gemeinschaften gibt es insbesondere noch die Ehe und die Familie als 

Keimzellen der Gesellschaft sowie die corps intermédiaires (zu Deutsch: „Vergemeinschaftungen“) 

wie Dorfgemeinschaften, Bruderschaften, Pfarren, Vereine, Parteien, Bünde, Studentenverbindungen 

etc.. Alle diese Gemeinschaften sind mehr oder weniger miteinander verflochten und bilden 

zusammen im Idealfall einen lebendigen Organismus, entsprechend der Worte Goethes: „Wie alles 

sich zusammenwebt, eines im anderen wirkt und lebt“ (Faust). Die Freiheit des Einzelnen besteht 

daher entgegen des liberalistischen Irrtums immer nur innerhalb der sittlichen Ordnung der 

Gesellschaft.  

Der Katholik weiß auch immer in einer realistischen Lehre vom Menschen, dass der 

ursprünglich gut geschaffene Mensch schwach ist und seit dem ersten Sündenfall zur Sünde neigt, was 

bestimmte politische Konsequenzen impliziert. Aus der zur Sünde neigenden schwachen 

Menschennatur ergibt sich die Notwendigkeit von Institutionen, insbesondere jener des Staates. Der 

Christ bejaht somit den Staat. Der Apostel Paulus hierzu: „Jeder leiste den Trägern der staatlichen 

Gewalt den schuldigen Gehorsam. Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott stammt; 

jede ist von Gott eingesetzt“ (Röm 13 1-7, oder auch 1 Petr 2, 13-17). Wenn auch die Schrift die 

Bedeutung und auch Würde des Staates anerkennt, weist sie auch mit großem Ernst darauf hin, dass 

der Staat zur widergöttlichen Macht entarten kann. Die politische Macht kann zum Repräsentanten des 

Antichristen werden. Diese Macht ist vor einer kommenden unmittelbaren Theokratie zu erwarten, 

„des neuen Jerusalems, in der Gott alles in allem sein wird“ (Offb 21).   

Das Prinzip der Solidarität, der zweite Baustein der Soziallehre, ergibt sich aus dem oben 

dargelegten Menschenbild. Der Mensch ist als soziales Wesen auf das Zusammenwirken mit anderen 

Menschen hin geordnet. Die Solidarität unterstreicht die gegenseitige Verbundenheit und 

Verantwortung aller Menschen in der Gesellschaft. Papst Johannes Paul II. bestimmte sie daher wie 

folgt: „Solidarität ist die feste und beständige Entschlossenheit, sich für das Gemeinwohl einzusetzen, 

das heißt das Wohl aller und eines jeden, weil wir alle für alle verantwortlich sind“ (Sollicitudo rei 

socialis).  



 

Teil V: Das Ganze und die Subsidiarität 

Im vorigen Beitrag betrachteten wir das Spezifische des christlichen Menschenbildes. Man 

denke in diesem Zusammenhang nochmals an Adam und Eva: Wie jeder Mensch hatten beide die 

Freiheit zu wählen, nämlich zwischen dem Gehorsam oder eben dem Ungehorsam Gott gegenüber. 

Ihre Freiheit bestand nach christlicher Überzeugung eben nicht darin zu tun, was man will und frei 

„von“ vermeintlichen Zwängen zu sein, so wie Liberale und Sozialisten die Freiheit falsch verstehen. 

Die wahre Freiheit besteht in der Wahl und Realisierung eines objektiv Guten. Im Fall von Adam und 

Eva, somit jedes Menschen, besteht dieses Gute darin, auf Gottes Wort zu hören und entsprechend 

seiner Weisung zu leben.  

Man spricht auch gerne von einer „Verantwortung“, ohne welche es eine wirkliche Freiheit 

nicht geben kann. Im Wort Verantwortung findet sich das Wort „Antwort“ – eine Antwort, doch auf 

welche Frage? Im Kern steht stets die Frage, die Gott Adam (=Mensch) nach dem Sündenfall stellte: 

„Adam, wo bist du?“ Um die Beziehung zu Gott wieder in Ordnung zu bringen, offenbarte dieser zu 

unserem Seelenheil seine Weisungen und sandte zu unserer Erlösung (von der Sünde) seinen Sohn. 

Die Gebote Gottes und auch Jesus Christus selbst sind, so können wir sagen, von hoher Relevanz für 

das Zusammenleben; sie ordnen das menschliche Zusammenleben – im Hinblick auf das ewige 

Seelenheil der Menschen. Bei diesem einzelnen Menschen und seinem Gewissen müsste im 

Unterschied zu einer marxistischen Sozialreform jede christliche ansetzen, oder in anderen Worten: 

bei jeder berechtigten Zuständereform – es geht nie ohne Bekehrung der Herzen.     

 

Die Sozialnatur und das Ganze 

Wir haben auch über die Natur des Menschen nachgedacht. Zu den Bestimmungen des 

Menschen gehört seine Bestimmung als soziales Lebewesen. Nach naturrechtlichem und katholischem 

Verständnis ist die Gesellschaft als Ganzes einem Organismus vergleichbar, in welchem alle 

Teilglieder miteinander lebendig verbunden und verflochten sind. In einer organischen Vorstellung 

von Gesellschaft befinden sich Teilglieder nicht in Konkurrenz zueinander, sondern die Fähigkeiten, 

Aufgaben oder Bedürfnisse jedes Einzelnen werden berücksichtigt und jeder Teil trägt seinen Teil zum 

Wohl des Ganzen bei – entsprechend des auf Platons Politeia zurückgehenden Verständnis von der 

Gerechtigkeit als „jedem das Seine“. Das wichtigste und selbständige Teilglied in diesem 

Gesamtorganismus ist immer die Familie.   

Eine Gesellschaft als Ganzes sollte stets so organisiert sein, dass jeder Einzelne und jede 

Teilgemeinschaft würdig leben und gedeihen kann. Dieses Zusammenwirken zum Gedeihen aller ist 

eben nicht ohne eine christliche Solidarität möglich, die von einer klassenkämpferischen Solidarität 

der Sozialisten und ihrem falschen Gleichheitsbegriff zu unterscheiden ist. Dementsprechend spricht 



auch der heilige Paulus von der Kirche, aber auch der Gesellschaft als einen organischen Körper und 

den entsprechenden Verantwortlichkeiten: „Es kann aber nicht das Auge zur Hand sagen: ‚Ich brauche 

dich nicht!‘, oder andererseits der Kopf zu den Füßen: ‚Ich brauche euch nicht!‘. Vielmehr sind gerade 

die Glieder des Leibes, die schwächer zu sein scheinen, umso notwendiger. Und den Gliedern des 

Leibes, die wir für weniger ehrbar halten, denen erweisen wir besondere Ehre; und so erhalten unsere 

unanständigen Glieder besondere Anständigkeit; unsere anständigen aber haben das nicht nötig. Aber 

Gott hat den Leib so zusammengefügt, dass er dem geringeren Glied besondere Ehre gab, damit keine 

Spaltung sei im Leibe, sondern die Glieder einträchtig für einander sorgen. Und wenn ein Glied leidet, 

so leiden alle Glieder mit; und wenn ein Glied geehrt wird, so freuen sich alle Glieder mit“ (1 Kor 12, 

21-26).  

  

Die Subsidiarität 

Der dritte Baustein der Soziallehre, die Subsidiarität, trägt die geordnete Vielgliedrigkeit des 

Ganzen sowie der Rechte der Teilglieder Rechnung. Es war Papst Pius XI., der die Subsidiarität als 

dasjenige definierte, „was der Einzelmensch aus eigener Initiative und mit seinen eigenen Kräften 

leisten kann, ihm nicht entzogen und der Gesellschaftstätigkeit zugewiesen werden darf. (...) Es 

verstößt gegen die Gerechtigkeit, das, was die kleineren und untergeordneten Gemeinwesen leisten 

und zum guten Ende führen können, für die weitere und übergeordnete Gemeinschaft in Anspruch zu 

nehmen; zugleich ist es überaus nachteilig und verwirrt die ganze Gesellschaftsordnung“ 

(Quadragesimo anno).  

Die Subsidiarität ist ein Prinzip der Gerechtigkeit und somit ein moralisches Prinzip. Es 

begründet Zuständigkeiten in der gesellschaftlichen Kooperation bezüglich der Rechte des Einzelnen 

und der kleineren Gemeinschaft vor der größeren. So soll eine Familie autark, d.h. selbstversorgend 

sein können; ein Familienvater sollte im Idealfall selbst für seine Familie sorgen können, und nur bei 

Bedarf Hilfe von „oben“ erhalten. Ebenso sollte etwa eine kirchliche Gemeinschaft oder ein 

Unternehmen selbständig agieren können. Aus dem Prinzip der Subsidiarität ergibt sich daher in 

heutigen Zeiten insbesondere Zeiten die Forderung: „So viel Freiheit als möglich – so viel Staat als 

notwendig!“ (Friedrich Nietzsche) Bereits Thomas von Aquin erklärte im Anschluss an Aristoteles, 

dass eine übertriebene Vereinheitlichung und Gleichschaltung den Bestand des „aus verschiedenen 

Gebilden zusammengesetzten Gemeinwesens“ bedrohe, genauso wie „Symphonie und Harmonie der 

Stimmen schwinden, wenn all denselben Ton singen“. Als positives Beispiel aus der Gegenwart ist der 

föderative Bundesstaat oder der Sozialstaat, der Bedürftigen auch wirklich hilft, zu nennen. Als 

aktuelles Beispiel der Problematik einer subsidiären Ordnung kann die Europäische Union 

herangezogen werden. Diese versteht sich laut ihren Verträgen als Union, die subsidiär geordnet sein 

will. Noch heute hat sie den Leitspruch: „In Vielfalt geeint“ („In varietate concordia“).  



 

Teil VI: Das Gemeinwohl 

  In den vorigen Beiträgen wurde die Personenwürde, die Solidarität und die Subsidiarität 

betrachtet. Es fehlt noch das Gemeinwohl: der oberste Zweck der Gesellschaft, das oberste Gesetz der 

staatlichen Ordnung und der vierte Baustein der Katholischen Soziallehre. Der katholische 

Sozialethiker Johannes Messner bestimmte das Gemeinwohl als „allseitige Verwirklichung der 

Gerechtigkeit“. Dieses Prinzip gehört in erster Linie zum durch die Vernunft des Menschen 

einsehbaren Naturrecht, setzt somit nicht notwendig die Offenbarung Gottes voraus. Für Thomas von 

Aquin ist das Gemeinwohl Anteilnahme an der Herrlichkeit Gottes, weshalb er es als „göttlich“ 

bezeichnete. Der Einzelne sollte es immer im Auge haben – so verlangt es die Liebe.  

Aristoteles erklärte: „Das politisch Gute ist das Gerechte, und dieses ist das, was dem 

Gemeinschaftlichen zuträglich ist“ (Politik). In diesem Sinne können wir das Gemeinwohl als das an 

der Bestimmung der menschlichen Natur sich orientierende größtmögliche Glück aller in Gegenwart 

und Zukunft mit Beachtung sowohl vitaler als auch seelischer Lebensbedürfnisse verstehen. Es 

begründet und regelt die gesellschaftliche Autorität, verpflichtet die Glieder der Gesellschaft und 

regelt den Vorrang des allgemeinen Wohls vor dem Einzelwohl. Dementsprechend besteht die 

Aufgabe des Staates darin, das Gemeinwohl nach Möglichkeit zu verwirklichen, indem er 

insbesondere die Voraussetzungen schafft, durch die sich jeder Teil im Ganzen der Gesellschaft 

verwirklichen kann: „Das Gemeinwohl begreift in sich die Summe all jener Bedingungen 

gesellschaftlichen Lebens, die den Einzelnen, den Familien und gesellschaftlichen Gruppen ihre 

eigene Vervollkommnung voller und ungehinderter zu erreichen gestattet“ (Gaudium et spes).  

 

Gemeinwohl und soziale Gerechtigkeit? 

Wie verhält sich nun ein katholisch und naturrechtlich verstandener Gemeinwohlbegriff zu 

dem Begriff der „sozialen Gerechtigkeit“? Handelt es sich (nicht) um das Gleiche? Tatsächlich können 

die Begriffe Gemeinwohl und soziale Gerechtigkeit als ident aufgefasst werden. Die soziale 

Gerechtigkeit (iustitia socialis) geht terminologisch auf Thomas von Aquin zurück und wurde 

insbesondere vom bedeutenden jesuitischen Sozialethiker Luigi Taparelli im 19. Jahrhundert 

verbreitet. Grundgelegt finden wir den Begriff bei Aristoteles, der eine „soziale“ Gerechtigkeit der 

Gesamtgesellschaft von einer „partikularen“ Gerechtigkeit des Einzelnen unterscheidet. Aristoteles 

differenzierte die Gerechtigkeit übrigens noch genauer als „ausgleichende Gerechtigkeit“ (iustitia 

regulativa) zwischen Gliedern der Gesellschaft, „legale Gerechtigkeit“ (iustitia legalis) als unsere 

Schuldigkeit gerechten Gesetzen zu gehorchen und einer „austeilenden Gerechtigkeit“ (iustitia 

distributiva) als Ausgleich für Leistungen und Ehre. 



 Wir treffen den Begriff „soziale Gerechtigkeit“ auch heute hin und wieder im politischen 

Diskurs an und er wird meistens von den „linken“ politischen Kräften eingefordert, denen es dabei 

nicht selten um die Verteilung von Steuereinnahmen geht. Deckt sich deren Begriff mit einem 

katholischen? Oder hätte er zumindest eine Teilberechtigung? Es handelt sich tatsächlich um einen 

bösen Doppelgänger. Sicherlich kann auch ein sozialistischer Kampf gegen Ausbeutung und für 

Gerechtigkeit ein berechtigtes Anliegen (gewesen) sein, und nicht selten äußern heute manche Denker 

berechtigte Kritik an diversen (globalen) Missständen. Doch: Wie lautet die Alternative? Es gilt das 

biblische Kriterium: „An ihren Früchten soll ihr sie erkennen. Kann man denn Trauben lesen von den 

Dornen oder Feigen von den Disteln?“ (Mt 7,17) Eine Rückfrage an das jeweilige Menschenbild mit 

all seinen Implikationen muss gestellt werden und es sei in Richtung Marxismus mit seinem 

Utopismus und seiner Fortschrittsgläubigkeit angemerkt, dass es keine gerechte Gesellschaft ohne 

eigenverantwortliche und gerechte Menschen geben kann.  

Liberale und sozialistische Denker werden immer in Betonung einer falsch verstandenen 

Freiheit und Gleichheit Aspekte der Wirklichkeit ausblenden. Die Freiheit werden sie liberalistisch 

ohne Verantwortung einfordern und somit etwa sexuellen Libertinismus, Abtreibung und generell die 

Sünde gutheißen. Die Gleichheit werden sie ohne Berücksichtigung der Verschiedenheit, der Gaben 

und Fähigkeiten unter den Menschen einfordern, etwa heute in Form des „Gender-Mainstreaming“. 

Dabei glauben sie mit Jean-Jacques Rousseau unter Leugnung der Erbsünde, dass der Mensch „von 

Natur aus“ gut und formbar sei. Wir sind an die Französischen Revolution und ihren „Gottesmord“ 

erinnert. Das vierte „Ideal“ der Revolution, für alle, die sich nicht an ihr beteiligen wollten, war 

bekanntlich die Guillotine, die heute in einer humaneren, nicht selten „nur“ bürgerliche Existenzen 

vernichtenden Form der politischen Korrektheit auftritt. Ihre ideologischen Begriffe von Freiheit und 

Gleichheit und der Kampf für sie gehen einher mit der Zerstörung der katholischen normativen 

Realitäten Familie, Heimat, sowie auch der christlich verstandenen Solidarität, der Subsidiarität und 

eines organischen Gesellschaftsverständnisses.  

 

Die soziale Gerechtigkeit: katholisch 

Thomas von Aquin hielt fest, dass die Gerechtigkeit die Beziehungen zwischen den Menschen 

ordnet. Als Tugend ist sie auf andere Menschen und somit das Gemeinwohl ausgerichtet. Insofern ist 

die Gerechtigkeit für Thomas nicht nur eine allgemeine Tugend, sondern auch eine erhabene Tugend. 

Weit davon entfernt, die Würde des Einzelnen zu missachten, wirkt die soziale Gerechtigkeit im 

Gegenteil gegen jeden Individualismus. Sie fordert wie die Liebe vom einzelnen Bürger, eben dem 

Anderen und dem Wohl des Gemeinwesens zu dienen. Und sind der Dienst sowie auch das Opfer für 

Gott, sein Reich und seine Gerechtigkeit, nicht eben auch Dienst am Mitmenschen? Begründet und 

fördert der Glaube somit nicht erst ein Gemeinwohl?  



 

Teil VII – Archetypen von Heilsordnungen 

Wir sprachen von der Gerechtigkeit als dem die Seele des Einzelnen sowie auch 

die Gemeinschaft ordnendes Prinzip. Gerechtigkeit ist Quelle und Resultat der rechten, vollkommenen, 

integren, heilen und somit auch heilenden Ordnung im Sein, d.h. der Schöpfung und des Kosmos 

(Friedrich Romig). Die innere Verbundenheit von Gerechtigkeit und Heil ist zentrales biblisches 

Glaubensgut: Gott als der Heilige ist der Gerechte. Er hat einen Bund mit der Menschheit geschlossen 

und uns zu unserem Heil seine Weisung gegeben: „Denn ich bin der Herr, der euch aus Ägypten 

heraufgeführt hat, um euer Gott zu sein. Ihr sollt daher heilig sein, weil ich heilig“ (Lev 11,45). Als 

Katholiken wissen wir, dass die Kirche nach eingehender Überprüfung Heilige ernannt hat, die sich in 

den Tugenden, insbesondere in der Gerechtigkeit, bewährt haben. 

Der Zusammenhang von Gerechtigkeit und Ordnung war und ist dem religiösen Bewusstsein 

aller Völker und Zeiten selbstverständlich: Die göttliche Himmelsordnung soll sich im Weltlichen 

spiegeln. Entsprechend gibt es eine Kultordnung, in Sitte, Brauch und Recht, die dem einzelnen 

Menschen zu Lebensorientierung dienen. Diesen Zusammenhang von Gerechtigkeit und Ordnung hat 

der griechische Philosoph Platon wie kaum ein anderer in fast vollkommene Weise dargelegt und 

verdeutlicht. Alle großen Denker des Abendlandes sind ihm in seinen Grundannahmen und 

Grundlagen gefolgt, sei es sein Schüler Aristoteles, Cicero, Augustinus, Thomas von Aquin oder Papst 

Leo XIII., sowie viele andere Denker, auch der jüngeren Vergangenheit. Nach einer berühmten 

Aussage des englischen Philosophen Alfred North Whiteheads bestehe alle abendländische 

Philosophie aus „Fußnoten zu Platon“. Als Hauptwerk Platons gilt die Politeia (Der Staat) mit ihren 

berühmten Gleichnissen. Auch das Werk Nomoi über die Herrschaft der Gesetze und deren göttlichen 

Ursprung sei genannt. Viele Einsichten Platons können in vielen außereuropäischen Weisheiten und 

Lehren wiedergefunden werden. Gegen den von Platon ausgehenden Traditionsstrom stehen bis heute 

Sophismus, Nominalismus, Aufklärung und Moderne (Positivismus, Liberalismus, Sozialismus), die 

in letzter Konsequenz Aussagen über die Gerechtigkeit für Leerformeln halten. Ohne objektive 

Wahrheit des Guten und Gerechten, die das Gewissen des Einzelnen verpflichten, zerbrechen alle 

Werttafeln, was zu Auflösung jeglicher Ordnung führt – es verbleiben Zwang, Repression und äußere 

Gewalt.  

 

Der Kirchenlehrer Augustinus 

Prägend für das katholische Denken ist die Philosophie und Theologie des heiligen Bischofs 

und Kirchenlehrers Augustinus von Hippo (354-430) geworden. Er war Vermittler des antiken und 

insbesondere (neo)platonischen Gedankengutes in die christliche Welt hinein. Augustinus differenziert 

in seinem Werk insbesondere Natur und Übernatur und somit zwischen zwei „Bürgerschaften“, der 



transzendenten Religion und der profanen innerweltlichen Staatlichkeit, wobei er das „Gottesreich“ 

(civitas Dei) im Gegensatz zum „Weltreich“ (civitas terrena) sieht. Das Prinzip der civitas Dei ist die 

Liebe zu Gott bis zur Selbstverachtung des Menschen. Die civitas terrena hat die Eigenliebe bis zur 

Verachtung Gottes zum Prinzip („usque ad contemptum Dei“). Beide Bürgerschaften existieren nicht 

getrennt voneinander, sondern sind in einem corpus mixtum ineinander verwoben. Auch sind beide 

nicht mit der Kirche und dem Staat ident zu setzen. Das diesseitige Dasein ist nach Augustinus von 

einer Rivalität der zwei Reiche geprägt. Der Konflikt dieser zwei Reiche bestimmt den Lauf der 

Geschichte. In der Geschichte ist es nach Augustinus für den einzelnen Menschen wichtig, dass er sich 

im Kampf um die Verwirklichung des Gottesreiches bewährt, um die ewige Glückseligkeit zu 

erlangen. Dies kann er tun, wenn er sich zu Christus bekennt und dessen Gnade teilhaftig wird. 

 Das Verhältnis von Kirche und weltlicher politischer Gemeinschaft in der europäischen 

Geschichte wurde ausgehend von Augustinus’ Überlegungen konstituiert. Aufgabe der Kirche ist die 

Sorge um das ewige Seelenheil der Menschen. Der Staat hat die Herstellung und Wahrung des 

irdischen Friedens zur Aufgabe, um dadurch auch zum Seelenheil seiner Bürger beitragen zu können. 

Während im römischen Osten die Rede von einer „Symphonie“ von Staat und Kirche vorherrschte, 

galt diese auch im Westen als einer Verbindung von Thron und Altar kaiserliche und päpstliche 

Gewalt und der Loyalität erster gegenüber zweitere. In der gelasianischen „Zwei-Schwerter-Lehre“ 

wurde das Rangverhältnis zwischen kaiserlicher und päpstlicher Macht geordnet. Die politische 

Ordnung bedürfe nach dem Kirchenheiligen stets der geistigen und somit geistlichen Anleitung und 

Begrenzung, um dem Anspruch des christlichen Glaubens zur Geltung zu verhelfen. Ein Staat, der das 

geistige Wohl seiner Bürger anstrebt und schützt, werde selbst tendenziell immer mehr ein corpus 

christianum.   

Und was ist ein Staat oder ein Reich, dem es an Gerechtigkeit fehlt? Die berühmten und 

immer aktuellen Worte Augustinus‘ in voller Länge: „Was anders sind also Reiche, wenn ihnen 

Gerechtigkeit fehlt, als große Räuberbanden? Sind doch auch Räuberbanden nichts anders als kleine 

Reiche. Auch da ist eine Schar von Menschen, die unter Befehl eines Anführers steht, sich durch 

Verabredung zu einer Gemeinschaft zusammenschließt und nach fester Übereinkunft die Beute teilt. 

Wenn dies üble Gebilde durch Zuzug verkommener Menschen so ins Große wächst, dass Ortschaften 

besetzt, Niederlassungen gegründet, Städte erobert, Völker unterworfen werden, nimmt es ohne 

weiteres den Namen Reich an, den ihm offenkundig nicht etwas hingeschwundene Habgier, sondern 

erlangte Straflosigkeit erwirbt. Treffend und wahrheitsgemäß war darum die Antwort, die einst ein 

aufgegriffener Seeräuber Alexander dem Großen gab. Denn als der König den Mann fragte, was ihm 

einfalle, dass er das Meer unsicher mache, erwiderte er mit freimütigem Trotz: Und was fällt dir ein, 

dass du das Erdreich unsicher machst? Freilich, weil ich’s mit einem kleinen Fahrzeug tue, heiße ich 

Räuber. Du tust es mit einer großen Flotte und heißt Imperator“ (Civitas Dei). 



 

Teil VIII – Der Kirchenlehrer Thomas von Aquin 

Thomas von Aquin (1225-74) ist bekanntlich der Lehrer der Katholischen Kirche. In seinem 

Denken kommen die platonisch-aristotelische Lehre vom Guten, das Naturrechtsdenken der römischen 

Denker und die christliche Theozentrik zusammen. Die Idee eines metaphysischen Gemeinwohls, das 

bonum commune, ist der Angelpunkt der thomistischen Ethik. Man kann im Folgenden die klassische 

Lehre über das Gemeinwohl nach Thomas von Aquin in drei Sätzen zusammenfassen: 1) das bonum 

commune ist identisch mit dem Ziel des menschlichen Handelns überhaupt. 2) Das bonum commune 

ist „allen gemeinsam“ in dem Sinne, dass es, obwohl numerisch eins, von vielen geteilt wird, ohne 

Zerteilung oder Verringerung. 3) Das bonum commune ist göttlicher, divinum als das bonum privatum, 

das private Gute. 

Wir erwähnten die „existentiellen Lebenszwecke“ (inclinationes naturales, Thomas von 

Aquin) als teleologische (=zielgerichtete) Prinzipien des Menschseins. Zur gedanklichen Vertiefung: 

In ihren verschiedenen Tätigkeiten streben die Menschen viele Ziele an, doch alle müssen auf eines 

hingeordnet sein, und das ist das Gute, wie Aristoteles schreibt: „Wenn es nun ein Ziel des Handelns 

gibt, das wir seiner selbst wegen wollen, und das andere um seinetwillen, und wenn wir nicht alles 

wegen eines anderen uns zum Zwecke setzen – denn da ginge die Sache ins Unendliche fort, und das 

menschliche Begehren wäre leer und eitel –, so muss ein solches Ziel offenbar das Gute und das Beste 

sein“ (Nikomachische Ethik). In der aristotelischen Tradition bedeutet also „gut“ zunächst nicht etwa 

„moralisch richtig“, wie es bei vielen neuzeitlichen Denkern der Fall ist, sondern ein erstrebenswertes 

Ziel. Jedes natürliche Ding hat eine Natur, ein Prinzip der Tätigkeit, die es auf sein Ziel hinführt. Das 

Ziel eines jeden Dinges ist es, das zu werden, was es sein soll, das zu erreichen, worauf es von der 

Natur hingeordnet ist. So kann der hl. Thomas das Gute so definieren: „Das, was alle Dinge begehren, 

insofern sie ihre Vollkommenheit begehren.“ Die vernunftlosen Dinge folgen ihren Zielen unbewusst 

(Steine fallen, Pflanzen wachsen, usw.), der Mensch aber muss seine natürliche und übernatürliche 

Bestimmung, sein Ziel selber erkennen und bewusst nach ihnen streben. Die Erkenntnis dieses Zieles 

des menschlichen Lebens gehört der „leitenden Wissenschaft“ an, nämlich der Staatskunst: „Denn 

wenn dasselbe auch für den Einzelnen und für das Gemeinwesen das gleiche ist, so muss es doch 

größer und vollkommener sein, das Wohl des Gemeinwesens zu begründen und zu erhalten. Man darf 

freilich schon sehr zufrieden sein, wenn man auch einem Menschen zum wahren Wohle verhilft, aber 

schöner und göttlicher ist es doch, wenn dies bei einem Volke oder einem Staate geschieht.“  

 

Der Staat und die Rangordnung der Liebe 

Was bedeutet dies alles für den Staat bei Thomas? Den Staat selbst begründete Thomas auf 

das in der (guten) Schöpfung auffindbare Naturrecht (lex naturalis). Ziel und Zweck des Staates ist das 



Gemeinwohl, das den Sonderinteressen des Einzelnen übergeordnet ist. Die Aufgabe des Staates ist es, 

Frieden und Ordnung zu schaffen. Dem Träger der politischen Gewalt obliegt es nicht nur, über 

Klugheit zu verfügen, sondern auch weise genug zu sein, um das Maß des politischen Handelns im 

letzten Grund des Seins, in Gott und seinen ewigen Gesetzen, zu suchen. Das menschliche Gesetz, die 

lex humana, soll dem ewigen Gesetz (lex aeterna) und somit dem Naturrecht entsprechen. 

Dementsprechend formuliert Thomas von Aquin: „Das Gesetz ist eine Verordnung der Vernunft, die 

im Hinblick auf das Gemeinwohl von dem erlassen wird, der die Sorge für die Gemeinschaft trägt.“ Es 

soll hierbei auch nicht vergessen werden, was Thomas lehrt, dass das Gesetz eine erzieherische 

Funktion hat, es sollte dabei zum tugendhaften Verhalten erziehen. 

Von Platon ist uns überliefert, dass die Gerechtigkeit ein schuldig sein ist. Schulden tun wir 

Gott und den Nächsten die Liebe. Doch in der Liebe gibt es eine Rangordnung, daher Thomas auch 

aus aktuellem Anlass, nämlich der Invasion Europas durch hunderttausende Menschen: „Ich antworte, 

der Mensch werde je nach den erhaltenen Wohltaten in verschiedener Weise gegenüber den anderen 

ein Schuldner und ebenso je nach dem Vorrange dieser anderen: Nach beiden Seiten steht Gott 

zuvörderst an der Spitze; denn Er ist die höchste Vollendung und das erste Prinzip unseres Seins und 

Thuns. In zweiter Linie kommen dann die Eltern und das Vaterland, von denen wir erzeugt und 

genährt sind worden. Also nach Gott ist der Mensch am meisten Schuldner den Eltern und dem 

Vaterlande. Wie es somit zur Gottesverehrung gehört, an erster Stelle Gott einen Kult darzubringen; 

Ihm Hingebung oder Pietät zu zollen, an zweiter Stelle die Eltern und das Vaterland zu ehren. In der 

den Eltern erwiesenen Ehre ist nun eingeschlossen die den blutsverwandten gegenüber; denn 

blutsverwandt sind eben Personen deshalb, weil sie von den nämlichen Eltern abstammen. Und in der 

dem Vaterlande erwiesenen Hingebung ist eingeschlossen die allen Mitbürgern gegenüber und allen 

Freunden des Vaterlandes. Auf diese Personen also erstreckt sich vor Allem die Hingebung. Im 

Größeren ist das Geringere eingeschlossen. Im Kulte Gottes also liegt wie in der Wurzel begründet die 

den Eltern zu erweisende Ehrfurcht, so dass es bei Maleachi heißt: ‚Wenn ich euer Vater, wo ist meine 

Ehre?‘“ (Summa theologica). 

Thomas von Aquin zieht im Sinne von Platon und Aristoteles den organischen Vergleich zum 

Staatsgebilde heran. Hierbei sieht er den König als Vertreter Gottes im Staat als Herz des Körpers, 

dessen Glieder und Organe die Bevölkerung darstellen. Ihre Erfüllung findet jedes einzelne Glied in 

der Tugendhaftigkeit. Dennoch sieht er das Priestertum über dem Königtum, der Papst als Oberhaupt 

der katholischen Kirche steht also in Glaubens- und Sittenfragen über dem König. Für den Staat 

empfiehlt Thomas eine Mischverfassung als beste Regierungsform. Diesem soll ein Monarch 

vorstehen, denn ein Alleinherrscher, der mit sich selbst eins ist, kann mehr Einheit bewirken als eine 

aristokratische Elite. Immer ist dasjenige am besten, was der Natur entspricht und in der Natur haben 

alle Dinge nur ein Höchstes, nämlich Gott. 

 



 

Teil IX: Familie und Patriotismus 

 In den vorigen Beiträgen hielten wir fest, dass der Mensch seiner Natur nach einem sozialen 

Wesen ist. Ab seiner Geburt lebt der Mensch lange in einer Abhängigkeit von seinen Eltern. Er bedarf 

der elterlichen Fürsorge für sein körperliches Wohlergehen sowie auch für seine geistige Entfaltung. 

Die Familie ist somit der natürliche „Raum“, in dem wir Menschen unsere soziale Natur realisieren 

und Sittlichkeit erlernen. Wenn der Mensch erwachsen wird, strebt er danach sich mit anderen zu 

verbinden und selbst eine Familie zu gründen. Über die Bande der Familie hinaus werden wir aus 

verschiedenen Gründen und Motiven auch immer geneigt sein, Freundschaften einzugehen.  

Nun ist die bedeutendste Einheit der Gesellschaft, ihre Keimzelle, eben die Familie. Oder in 

den Worten von Papst Pius XII. ausgedrückt: „Die Familie ist heilig. Sie ist die Wiege nicht nur der 

Kinder, sondern auch der Nationen. Mann und Frau sollen den kommenden Generationen die Fackel 

des körperlichen und zugleich des geistigen, des sittlichen und christlichen Lebens weitergeben. So 

will es Gott“ (Rundfunkansprache Circondati dal concorso fedele). Schon Papst Leo XIII. betonte in 

der Sozialenzyklika Rerum novarum die Wichtigkeit und insbesondre die Eigenständigkeit der 

Familie, auch gegenüber dem Staat: „Sie ist älter als jegliches andere Gemeinwesen, und deshalb 

besitzt sie unabhängig vom Staate ihre innewohnenden Rechte und Pflichten.“   

 

Die Bande der Familie und der Heimat 

 Eine christliche Solidarität, Verantwortung und Treue gilt demnach in erster Linie unserer 

Familie, jedoch auch den nächstgrößeren sozialen Einheiten. Nach der Großfamilie sind diese 

insbesondere die Heimat und das Volk oder, wie man in anderen Sprachräumen noch 

selbstverständlich sagen würde: das Vaterland. Wir können sagen: Patriotismus als Liebe zur Heimat 

ist wie die Familienloyalität und diese ist sowohl natürlich als auch gut. Wird dieser Umstand nicht 

durch das Doppelgebot der Liebe verbürgt, das besagt, dass wir Gott mit ganzem Gemüt, ganzer Seele 

und Kraft, sowie unseren Nächsten wie uns selbst lieben sollen? Wäre ein „uns selbst“ nicht die 

gesunde Eigenliebe auch als Gemeinschaft der Familie und der Heimat? Thomas von Aquin war eben 

der Auffassung, dass wir die Tugend der Hingabe und der Pietät unserer Familie und dem Vaterland 

schuldig sind. Dabei sollte beachtet werden, dass Patriotismus eben nicht die Feindseligkeit oder 

Verachtung anderer bedeutet, genauso wenig wie die Liebe zur eigenen Familie Feindseligkeit oder 

Verachtung anderer Familien beinhaltet. Was wäre nun eigentlich, wenn diese Neigung, Liebe oder 

Loyalität nicht mehr gegeben ist?  

Trotz ihrer Natürlichkeit gibt es die Möglichkeit eines Übermaßes oder Mangels an Familien- 

oder Vaterlandsliebe. Das Übermaß kann als Tribalismus oder Nationalismus bezeichnet werden. Man 

denke etwa an eine Mafia, die Unmoral und Verbrechen im Interesse der Familie oder des Clans 



erlaubt, oder man denke an einen Chauvinismus bzw. Imperialismus, der die eigene Nation für die 

größte der Welt hält und anderen Nationen seinen Willen aufzwingen will. Daneben gibt es heute aber 

auch den Mangel an Heimat- und Vaterlandsliebe, der meist in Form einer so genannten 

Brüderlichkeit mit allen Menschen auftritt. Menschen, die die Verbrüderung mit allen Menschen 

vertreten, wollen gerne „Weltbürger“ einer entwurzelten, ahistorischen „globalen Gesellschaft“ sein. 

Ihre Solidarität gilt im Sinne eines Humanitarismus einer abstrakten Vorstellung von der Menschheit. 

Sicherlich sind wir als Menschen alle ein Teil der Menschheitsfamilie. Problematisch und verderblich 

kann diese Vorstellung jedoch werden, wenn man meint, dass der eigene Landsmann nicht in 

stärkerem Sinn „Bruder“ als der fernste Erdenbürger ist. Dies widerspräche dem Prinzip der 

Subsidiarität.  

Überhaupt gilt: „Deshalb wollen wir, solange wir noch Zeit haben, allen Menschen Gutes tun, 

besonders aber denen, die mit uns im Glauben verbunden sind“ (Gal 6,9). Hat Jesus Christus jemals in 

Frage gestellt, dass er dem Volk Israels angehört? Sicherlich galt sein hoher moralischer Anspruch 

insbesondere der Solidarität mit den materiell sowie geistig Ärmsten, doch war seine Liebe nie 

unrealistisch und ist entsprechend als ein hoher Richtwert zu sehen. Fremd wären ihm eine 

„Fernstenliebe“ sowie etwa auch ein emanzipatorischer Freiheitsbegriff gewesen, die jede realistische 

Solidarität, Subsidiarität sowie das Gemeinwohl untergraben. Ein solcher falscher, „negativer“ 

Freiheitsbegriff führt tatsächlich in neue Abhängigkeiten vom Staat und überhaupt auch zu einer 

Tyrannis.    

Völker als Gedanken Gottes 

 Der dem protestantisch-pietistischen Dichter und Denker Johann Gottfried Herder (1744-

1803) zugeschriebene Satz „Völker sind Gedanken Gottes“ widerspricht keinesfalls katholischem 

Selbstverständnis. Trotz eines christlichen Universalismus denkt der Katholik subsidiär. Der Mensch 

trägt nach christlichem Verständnis Verantwortung in letzter Instanz vor Gott, jedoch auch vor dem 

Nächsten, seiner Familie, der Gesellschaft und dem Volk, in dem er lebt – nicht jedoch gegenüber 

einer Ideologie oder gar Utopie. Die Kirche hat sich auch immer für die Rechte der Völker und 

Volksgruppen, an deren Teilhabe der Mensch seine Identität entwickelt, eingesetzt. Papst Johannes 

Paul II. erklärte hierzu: „Das Recht auf die Existenz einer Nation, schließt für jede Nation auch das 

Recht auf die eigene Sprache und Kultur ein, durch die ein Volk sich ausdrückt und die das fördert, 

was ich als die ihm eigene geistige Souveränität bezeichnen möchte. (…) Dazu gehört das Recht ihr 

Leben nach den eigenen Überlieferungen zu gestalten, ihre Zukunft aufzubauen und für eine 

angemessene Bildung ihrer jüngeren Generation zu sorgen“ (Botschaft an die UNO-Vollversammlung 

1988). Prägnant hält in diesem Sinne der Katechismus auch fest: „Die Heimatliebe und der Einsatz für 

das Vaterland sind Dankespflichten und entsprechen der Ordnung der Liebe (amor et servitium patriae 

ex officio oriuntur gratitudinis et ex ordine caritatis)“ (Nr. 2239). 



  

Teil X: Weitere Prinzipien 

Bisher betrachteten wir folgende Prinzipien der kirchlichen Sozialverkündigung: die 

Personenwürde, die Solidarität, die Subsidiarität und das Gemeinwohl. Das Handeln nach Gottes 

Willen, den dieser in seiner Offenbarung den Menschen kundtat, sowie auch das naturgemäße Handeln 

entsprechend des Naturrechts sollen dem Menschen Richtschnur für sein soziales Handeln sein, – mit 

dem Impetus: „Seid vollkommen wie euer himmlischer Vater vollkommen ist“ (Mt 5, 48). Ziel des 

sozialen Handelns ist die Gerechtigkeit, die sich wiederum nur in einer Ordnung realisieren lässt. Eine 

Ordnung im Sozialen wiederum kann es nur geben, wenn es das gibt, was wir Gemeinschaft nennen, 

die sich etwa von einer losen Masse unterscheidet. Wie bisher erwähnt und bei Platon grundgelegt, ist 

diese Gemeinschaft erst eine solche, wenn es eine Einheit gibt. Und als solche weist sie erst eine Über- 

und Unterordnung aus. Wir kennen dieses Phänomen etwa von jeder Schulklasse, jedem Verein oder 

Wirtschaftsbetrieb. Unterordnung wiederum erfordert eine Autorität, die Macht besitzt und der die 

Glieder der Gemeinschaft Gehorsam schulden. Eine geordnete Einheit, also die Ordnung und die 

Autorität sollen nach tradierter Soziallehre zu den Sozialprinzipien gezählt werden.  

 Als Zeichen des christlichen Widerspruchs in Zeiten der Dominanz eines ideologischen 

Egalitarismus sei auf die Bedeutung der Autorität verwiesen. Autorität bedeutet „Führungsmacht kraft 

geistiger Gültigkeit“ (Othmar Spann). Sie wirkt durch die Dignität der Werte, die ein Autoritätsträger 

verkörpert, ferner durch das Vorbild, die Dienstgesinnung, den persönlichen Einsatz sowie die 

Opferbereitschaft. Autorität ist für die Erhaltung der Identität und die Entfaltung sozialer Gruppen 

unentbehrlich – in den Worten von Papst Johanne XXIII.: „Die menschliche Gesellschaft kann weder 

gut geordnet noch fruchtbar sein, wenn es in ihr niemand gibt, der mit rechtmäßiger Autorität die 

Ordnung aufrecht erhält und mit der notwendigen Sorgfalt auf das allgemein Wohl bedacht ist“ 

(Pacem in Terris). Alle ideologischen Versuche, insbesondere jener der neomarxistischen 68er, die 

„Autoritätsgläubigkeit“ zu diskreditieren haben zu einer verheerenden Nivellierung geführt und 

gezeigt, dass in keinem Bereich auf legitime Autorität verzichten werden kann: „Alles Leben webt 

sich in Hierarchien“ (Thomas von Aquin). Jede Autorität, die den Willen hat, das Gemeinwohl zu 

verwirklichen, leitet sich zuletzt vom Schöpfer ab, woran der hl. Paulus erinnerte: „Denn es gibt keine 

Gewalt, die nicht von Gott stammt“ (Röm 13,1). Jeder rechten Autorität ist die gebührende Ehre zu 

erweisen.  

 Blicken wir bei unseren Überlegungen über die hierarchische Ordnung der Dinge auf die 

göttliche Schöpfung als Darstellung und Mitteilung seiner eigenen Herrlichkeit und Größe. Ob wir die 

unvorstellbare Größe des Universums betrachten, die große Vielfalt der Pflanzen und Tiere auf unserer 

Erde, den Gesang der Nachtigall oder Gottes schönste Schöpfung, die Frau, überall sind wir 

eingeladen unsere Herzen für diese Herrlichkeit Gottes zu öffnen, die uns in Staunen versetzen kann. 



Dieses Staunen ist bekanntlich, wie schon Sokrates sagte, der Anfang der Philosophie. 

Bedauerlicherweise wird dieses Staunen insbesondere durch die simplen Erklärungsversuche der 

Evolutionstheorie ausgetrieben, die aber letztlich nichts erklärt. Darum gilt umso mehr: „Kehret um 

und werdet wie die Kinder“ (Mt 18, 3) – nicht infantil verstanden, sondern kindlich. Das Staunen über 

die Schöpfung sollte den allmächtigen Schöpfer als Quelle und Erhalter allen Seins erahnen lassen. 

Der Schöpfer als Grund aller Dinge, war für Platon die metaphysische „Idee des Guten“, die auch erst 

Quelle der Erkenntnis ist: „Also wird den Objekten der Erkenntnis vom Guten nicht nur die 

Erkennbarkeit gegeben, sondern sie erhalten auch Existenz und Wesen von ihm. Was dem 

Erkennbaren die Wahrheit mitteilt und dem Erkennen die Kraft zum Erkennen gibt, ist die Idee des 

Guten“ (Politeia). 

Die Nachhaltigkeit 

Wir können thematisch anschließen und ein seit dem Ende des 20. Jahrhundert eingeführtes 

Prinzip ansprechen: die Nachhaltigkeit. Diesem geht es um die Bewahrung der Schöpfung und 

bedeutet, dass wir mit den Gütern und Ressourcen der Erde so umgehen sollen, dass auch zukünftige 

Generationen noch eine ausreichende Lebensmöglichkeit gegeben sein soll. Wir reden über den 

Umweltschutz und auch über die Entwicklungshilfe, die auch die oft zitierte Option für die Armen 

beinhaltet und immer eine Hilfe zur Selbsthilfe sein sollte. Es sei erinnert, dass die Kirche sehr wohl 

vor einer Vergötterung der Natur sowie auch vor einer übertriebenen Technikfeindlichkeit warnt. 

Papst Franziskus widmete der Thematik Umwelt eine eigene Enzyklika. Über die letzten Jahre hier auf 

der Erde vor der Wiederkunft unseres Herrn Jesus Christus kündigten der Prophet Daniel und Jesus 

selbst an: „Denn es wird alsdann eine schlimme Zeit der Drangsal eintreten, wie noch keine seit 

Anfang der Welt bis jetzt dagewesen ist und wie auch keine wieder kommen wird“ (Mt 24, 21). 

Im Lichte der Tradition der Kirche und angesichts apokalyptischer Szenarien sei an dieser 

Stelle die erwähnte ideologische moderne Fortschrittsgläubigkeit angesprochen und die Frage gestellt: 

Sind wir das Ergebnis einer rein immanenten Evolution? Papst Pius XII. verneinte in seiner Enzyklika 

Humani generis diese Frage. Mit dem als Historismus bezeichneten Irrtum meint der Papst jenen, der 

„nur auf das Geschehen im menschlichen Leben achtet und die Grundlage jeder Wahrheit und jedes 

allgemein gültigen Gesetzes vernichtet, sowohl für die Philosophie als auch für die christlichen 

Grundsätze“ (Humanis generis). Nun kennzeichnet das moderne Denken eben eine falsche 

Fortschrittsgläubigkeit, wie sie der deutsche Philosoph Hegel in seiner Geschichtsphilosophie zum 

Ausdruck brachte, die Karl Marx übernahm: Die Menschheit soll notwendigerweise auf immer mehr 

Fortschritt zusteuern. Allerdings ist „der Singular ‚Fortschritt’ ein reiner Mythos, der geeignet ist, uns 

alle zu benebeln“ (Robert Spaemann). Was tun? Beten. Als Fürsprecher empfiehlt sich der heilige 

Thomas Morus, seit dem Jahr 2000 Patron der Regierenden und Politiker. Für die Unauflöslichkeit der 

Ehe und der Freiheit der Kirche seinem Gewissen verpflichtend erlitt Morus den Märtyrertod.  



 

Teil XI: Das Recht als Grundlage des Staates 

Schon Aristoteles hielt fest, dass es Gerechtigkeit sowohl auf einer individueller wie auch 

sozialer Ebene gibt, die in Wechselbeziehung zueinanderstehen. Die Gerechtigkeit ist als große 

Ordnerin der zwischenmenschlichen Beziehungen demnach auch immer als „rechtliche“ zu verstehen, 

sie ist nämlich Recht. Was ist das Recht überhaupt? Unter Recht versteht man ein System von Regeln 

mit allgemeinem Geltungsanspruch, das in einem Staat von gesetzgebenden Institutionen geschaffen 

und nötigenfalls auch durchgesetzt wird. Dabei ordnet das Recht nicht nur nach bestimmten 

Vorstellungen, sondern es hat auch immer erziehende Funktion. Nach antiker, insbesondere römischer 

sowie auch katholischer Auffassung kann ein friedvoller und gesicherter Raum nur entstehen, wo 

Gesetz und Recht herrschen. 

Über Ursprung, Wesen und Bedeutung des Rechts hat die Rechtsphilosophie bereits in der 

griechisch-römischen Antike zwei Grundschulen des Denkens entwickelt: 1) Die Naturrechtslehre 

(Platon, Aristoteles, Cicero) und 2) den Rechtspositivismus (Sophisten). Diese zwei Richtungen 

bestehen im Grunde bis heute. Die Naturrechtslehre sieht das Recht mit der Ethik innerlich verbunden 

und stellt dem „positiven“, vom Menschen gemachten Gesetz ein ewig gültiges Recht entgegen, das 

nicht durch staatliche Gesetzgebung geändert werden kann. Auch weist die Soziallehre die auf den 

Sophismus zurückgehende Vertragstheorie zurück, wonach Sozialethik und auch Staatsgründungen 

auf Konventionen und einer hypothetischen Vereinbarung von Individuen zurückgehen sollen.   

Sollte ein Gesetz nicht immer möglichst gerecht sein? Ja, das Gesetz sollte eben Recht sein 

(Hegel). Immer fragt der Mensch auch nach der Richtigkeit und Gerechtigkeit von Regeln oder 

Normen. Und erst wenn hinter einer Idee von Recht das Gewissen steht und die Tugend, die fordert, 

jedem das Seine (Platon) zu geben, kann das menschliche und gesellschaftliche Leben gelingen. Das 

Wesen des Rechts ist in der Ordnung der zwischenmenschlichen Beziehungen zu sehen, insoweit sie 

im Einklang mit den „existenziellen Zwecken“ des Menschen stehen. Somit ist das Recht auch sittlich 

begründet: Recht geht vor Macht – es sollte Macht zum Zwecke der Rechtssicherheit legitimieren. Das 

Recht besagt damit auch, wofür Menschen in ihrem Handeln allein zuständig sind und wofür nicht, 

und ist somit ein hohes Gut sowie Ausdruck von Kultur. Nach dem griechischen Dichter Hesiod (um 

700 vor Chr.) ist das Recht sogar das höchste der Güter. Für einen Christen ist bei Gott und im 

Naturrecht die letzte Begründung des Rechtes zu finden. 

  

Grundlage von Staat und Demokratie 

Der Rechtsphilosoph und ehemalige Richter des deutschen Bundesverfassungsgerichts Ernst-

Wolfgang Böckenförde formulierte in der jüngeren Vergangenheit im sogenannten Böckenförde-

Diktum prägnant folgende Einsicht: „Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, 



die er selbst nicht garantieren kann.“ Diese Voraussetzungen kann er selbst nicht hervorbringen, er 

hängt jedoch von ihrem Vorhandensein ab. So kann der freiheitliche Staat etwa tugendhaftes oder 

demokratisches Verhalten nicht vorschreiben oder mit Zwang durchsetzen.  

Gegen das Selbstverständnis des säkularen Staates sei an dieser Stelle ein „häretischer“ 

Einwurf erhoben: Gibt es diesen säkularen und weltanschaulich neutralen Staat überhaupt, wie ihn 

sich manche Denker gerne vorstellen, wünschen und mitunter vehement einfordern? Jedem staatlichen 

und politischen Handeln liegen unweigerlich Wertentscheidungen zu Grunde und diese umfassen 

immer eine geistig-religiöse Dimension mit jeweiligen Menschen- und Gottesbildern. Liegt es nicht 

am betreffenden Staat, ob er sich für oder gegen bestimmte Werte ausspricht oder sich für die 

Förderung und die Unterstützung bestimmter wertstiftender Institutionen einsetzt? 

 

Die Menschenwürde und das Christkönigtum 

 Formell verbürgen die heutigen Verfassungen die Achtung vor der Würde des Menschen, 

wenn man etwa an Artikel 1 des deutschen Grundgesetzes denkt: „Die Würde des Menschen ist 

unantastbar.“ Sie gilt nicht nur als unantastbar, sondern auch als unverzichtbar. Doch mit welcher 

Begründung? Wie kann der heutige Staat die Achtung vor der Menschwürde überhaupt noch 

behaupten, wenn man beispielsweise an Manipulationen der Menschen durch die Medien denkt? Wie 

sollten auch die Menschenrechte (als Abwehr- und nicht Anspruchsrechte) begründet werden können, 

wenn sie durch Abtreibung und Euthanasie in Frage gestellt werden? Allein aus Gründen der profanen 

Vernunft können sie nicht einsichtig gemacht werden. Die Menschenwürde erschließt sich erst aus 

naturrechtlichen bzw. religiösen Anschauungen – eben aus einem bestimmten Menschen- und 

Gottesbild. Nach biblischem Verständnis wurzelt sie in der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des 

Menschen. Dementsprechend beginnt auch das deutsche Grundgesetz mit den Worten: „In der 

Verantwortung vor Gott“. Die Verfassung der Schweizer Eidgenossenschaft beginnt folgendermaßen: 

„Im Namen Gottes des Allmächtigen! Das Schweizer Volk und die Kantone, in der Verantwortung 

gegenüber der Schöpfung ….“. Die griechische und die irischen Verfassungen berufen sich direkt auf 

die Heilige Dreifaltigkeit.  

Die Menschenwürde erschließt sich aus der Anerkennung der Würde eines höchsten 

Repräsentanten, einem König, nämlich Jesus Christus. Dieser ist eben auch Quelle jeglichen Rechts 

und jeglicher gerechten Ordnung, die diesen Namen verdienen. Papst Pius XI. hierzu: „Da diese 

Ordnung, wenn man sie im Lichte der Vernunft und vor allem des christlichen Glaubens betrachtet, 

keinen anderen Ursprung haben kann als einen persönlichen Gott, unseren Schöpfer, so ergibt sich 

daraus: Die Würde des Menschen besteht in der Gottebenbildlichkeit, die Würde des Staates in der 

sittlichen, von Gott gewollten Gemeinschaft, die Würde der politischen Autorität in der Teilnahme an 

der Autorität Gottes“ (Rundfunkbotschaft über Demokratie und Weltfrieden 1925). 



 

Teil XII: Ein Leben gemäß der Tugend 

Thomas von Aquin betonte, dass eine Tugend immer sozial ist. Sie ist immer auf Gott, unsere 

Mitmenschen und somit das Gemeinwohl ausgerichtet. Deshalb wollen wir sie eigens in diesem 

Beitrag betrachten. Die Tugend ist tatsächlich ein Kernbestand katholischer Lehre, denn es sei daran 

erinnert: „Denn wir alle müssen vor dem Richterstuhl Christi offenbar werden, damit jeder seinen 

Lohn empfängt für das Gute oder Böse, das er im irdischen Leben getan hat“ (2 Kor 5,10). In der 

Heiligen Schrift finden sich mehrere Tugendkataloge wie auch Lasterkataloge: „Was immer wahrhaft, 

edel, recht, was lauter, liebenswert, ansprechend ist, was Tugend heißt und lobenswert, darauf seid 

bedacht“ (Phil 4,8). Für Augustinus ist die Tugend nichts anderes als die höchste Liebe zu Gott. Mit 

Thomas können wir die Tugend folgendermaßen bestimmen: „Tugend ist das, was den Menschen gut 

macht“, auf Latein: „Virtus est quae bonum facit habentem“ (Summa theologica). Und wer meint, die 

Tugenden seien heute kein Thema mehr, dem sei eine rezente Veröffentlichung zur Lektüre 

empfohlen, dessen Titel eine gute Definition für Tugend ist: Die lässige Kunst des Anstands (2018) 

von Alexander von Schönburg.    

Was ist die Tugend? Kurz gesagt: eine gute Charaktereigenschaft. In den Worten von Joseph 

Pieper, der meisterhaft die Tugendlehre etwa in seinem Werk Das Viergespann im Sinne von Thomas 

auslegte: „Tugend ist nicht die gezähmte Ordentlichkeit und Bravheit des Spießbürgers, sondern: 

Erhöhung der menschlichen Person. Tugend ist die ‚ultimative Verwirklichung‘ des Menschen, das 

Äußerste dessen, was der Mensch sein kann, sie ist die Erfüllung menschlichen Seinkönnens. Tugend 

ist die Vollendung des Menschen zu einem Tun, durch das er seine Glückseligkeit verwirklicht. 

Tugend bedeutet die Unbeirrbarkeit der Richtung des Menschen auf die wahrhafte Verwirklichung 

seines Wesens, das ist: auf das Gute.“  

 

Die Tugend bei den alten Griechen 

Die alten Griechen verstanden die Tugend zunächst und generell als Tüchtigkeit. Dies ist auch 

die ursprüngliche Bedeutung des deutschen Wortes Tugend, nämlich: Tauglichkeit. Die areté war die 

Tauglichkeit im weitesten Sinne des Wortes. So würde man etwa von der Tauglichkeit in Bezug auf 

ein gutes Messer oder einen guten Sportler sprechen. Die areté des Menschen ist als ein Gutsein zu 

übersetzen – ein Gutsein im Tun. Laut Aristoteles ist die Tugend die Mitte zwischen den beiden 

falschen Weisen, die durch Unzulänglichkeit und Übermaß charakterisiert sind. Nehmen wir 

beispielsweise die Tapferkeit. Zu viel Tapferkeit ist Übermut und Leichtsinn, zu wenig Mut ist 

Feigheit. Nur wenn man das rechte Maß findet, ist Tapferkeit eine Tugend. Genauso ist es bei der 

Liebe. Liebt man z.B. ein Kind überschwänglich und zeigen wir ihm keine klaren Grenzen, verwöhnen 



wir es. Geben wir zu wenig Liebe, indem wir zu streng sind, verunsichern wir das Kind und es wird 

nicht selbstbewusst werden.   

Das tugendhafte Leben setzt das Wissen um das wahrhafte Menschsein voraus, so lehrte schon 

Sokrates, damit die Tugend sich in unsere Seele einprägen kann: Die Tugend ist lern- und lehrbar, 

während sie auch immer eine für das Gute in Dienst genommene Leidenschaft ist. Die Tugend ist auch 

eine Gewohnheit, ein habitus aquisitus, weshalb die Antwort auf die Frage, wie Tugend erworben 

wird, nach Thomas folgendermaßen lautet: Tugend wird erworben durch die häufige Übung des der 

Tugend entsprechenden Aktes. Im Endzweck muss die Tugend zu einer beständigen Haltung werden, 

damit sie das wird, was wir heute Charakter nennen. Mit den Worten Platons sei daher daran erinnert: 

„Wenn ich einen Mann über die Tugend reden höre, der in Wahrheit ein Mann ist und der Worte wert, 

die er spricht, da ich sehen kann, dass beide, der Redende und seine Rede, einander angemessen sind 

und zusammenstimmen. (…) Er lebt in Wahrheit, in seinem eigenen Leben gestimmt zum Einklang in 

Worten und Taten. Ein solcher Mensch bereitet mir Freude“ (Laches). 

Im Dialog Symposion gliederte Platon die Tugenden ohne weitere Begründung in vier 

Haupttugenden, die später als die vier Kardinaltugenden bekannt werden sollten: Klugheit (prudentia), 

Tapferkeit (fortitudo), Mäßigung (temperantia) und Gerechtigkeit (iustitia). Das Wort „Kardinal“ 

entstammt dem Wort cardo und bedeutet: Türangel – jene, an der unser geglücktes und glückliches 

Leben hängt. Das Christentum, insbesondere im Mittelalter, ergänzte dieses überlieferte 

Tugendsystem mit Tugenden wie Demut, Frömmigkeit, Nächstenliebe, Hingabe, Wahrhaftigkeit und 

Treue – die Tugenden des Ritters und der Dame. Die drei göttlichen Tugenden sind bekanntlich 

Glaube, Hoffnung und Liebe.  

 

Die Tugend: Ein „so soll es sein“ 

Zusammenfassend in den Worten von Friedrich Nietzsche: „Denn rede man von welcher 

Tugend man wolle, von der Gerechtigkeit, Großmut, Tapferkeit, von der Weisheit und dem Mitleid 

des Menschen. Überall ist er, der Mensch, dadurch tugendhaft, dass er sich gegen jene blinde Macht 

der Facta, gegen die Tyrannei des Wirklichen empört und sich Gesetzen unterwirft, die nicht Gesetze 

jener Geschichtsfluktuationen sind. Er schwimmt immer gegen die geschichtlichen Wellen, sei es, 

dass er seine Leidenschaften als die nächste dumme Tatsächlichkeit seiner Existenz bekämpft oder 

dass er sich zur Ehrlichkeit verpflichtet, während die Lüge rings um ihn herum ihre glitzernden Netze 

spinnt. Glücklicherweise bewahrt die Geschichte aber auch das Gedächtnis an die großen Kämpfer 

gegen die Geschichte, d.h. gegen die blinde Macht der Wirklichkeiten und stellt sich dadurch selbst an 

den Pranger, dass sie jene gerade als die eigentlichen historischen Naturen heraushebt, die sich um das 

‚So ist es’ wenig kümmern, um vielmehr mit heiterem Stolze ein ‚So soll es sein’ zu folgen“ 

(Unzeitgemäße Betrachtungen). 



 

Teil XIII – Bedeutende Sozialethiker 

In den vorangegangen Beiträgen wurden zahlreiche Verkünder der katholische oder auch 

christlichen Soziallehre genannt, von Moses über Thomas von Aquin und Papst Leo XIII. bis zu 

Johannes Messner und Papst emeritus Benedikt XVI.. Neben diesen seien für den deutschen 

Sprachraum an Oswald von Nell-Breuning SJ (1890-1991) erinnert, sowie insbesondere Joseph 

Kardinal Höffner (Deutschland, 1906-1987) und Fridolin Arthur Utz (Schweiz, 1908-2001). Joseph 

Höffner etwa veröffentlichte ein Standardwerk zur Soziallehre mit dem Titel Die christliche 

Gesellschaftslehre. Unter den bedeutenden lebenden Professoren sind Prof. Anton Rauscher SJ, Prof. 

Rudolf Weiler (Wien) und Prof. P. Wolfgang Ockenfels (Bonn) hervorzuheben. Exemplarisch seien 

im Folgenden ein Sozialethiker und ein Papst mitsamt kleinen Auszügen aus deren Gedankenwerk 

vorgestellt.  

 

Der Priestergelehrte Johannes Messner 

Johannes Messner (1891-1984) war ein österreichischer Priestergelehrter, dessen Hauptwerke 

Das Naturrecht und die Kulturethik sind. Für Messner ist das Naturrecht für die Beantwortung der 

Fragen von Sittlichkeit und des Rechtsethos, von dem der Staat zehrt, von hoher Relevanz, denn es 

erinnert an die objektive Vernünftigkeit der Frage nach dem guten Leben, somit der Tugend und der 

Ermöglichung einer Kultur des Lebens. Das Naturrecht fasst Messner mit einem Wort zusammen: 

Existenzordnung, und definiert es auch genauer als „Ordnung der in der menschlichen Natur mit ihren 

Eigenverantwortlichkeiten begründeten einzelmenschlichen und gesellschaftlichen 

Eigenzuständlichkeiten“ (Naturrecht).  

Messner erinnert, dass es neben der Erkenntnis der Sittlichkeit, des vom sittlichen 

Rechtsgewissen Geforderte, auch jener von Sachwirklichkeiten, der Natur der Sache, bedarf. Die 

Erkenntnis letzter kann durchaus schwierig sein: „Bei der Verschlungenheit aller gesellschaftlichen, 

politischen, wirtschaftlichen und sozialen Wechselbeziehungen ist die Ergründung der Natur der 

Sache nicht einfach. … Ein Grund dafür ist die Tatsache, dass neben sachlichen Erwägungen und 

Argumenten immer auch solche machtpolitische Art treten“ (alle: Das Naturrecht). Die Erkenntnis des 

Sittlichen lernt der Mensch für Messner nicht als abstrakte Formeln, sondern er erlernt sie durch 

Erfahrung, insbesondere in der Familie. Das gelungene Familienleben ist daher ein unentbehrlicher 

Erfahrungsraum für die sittliche Entwicklung des Menschen. 

Zentral stehen im Denken Messners die „existentiellen Lebenszwecke“ (Thomas von Aquin: 

inclinationes naturales). Letztendlich im Rückgriff auf Platon geht Messner von einer teleologischen 

(=zielgerichteten) Grundbewandtnis des Menschen aus. Der Mensch ist ein leibliches und geistiges 

Bedürfniswesen, das auf bestimmte (sinnvolle) Ziele oder Zwecke hin geordnet ist. Diese Zwecke 

https://de.wikipedia.org/wiki/1906
https://de.wikipedia.org/wiki/1987
https://de.wikipedia.org/wiki/1908
https://de.wikipedia.org/wiki/2001


ergeben sich aus der biologischen Organisation des Leibes, sowie auch aus seiner weltoffenen 

Kulturalität. Messner definierte diese Ziele folgendermaßen: die Selbsterhaltung, die 

Selbstvervollkommung, die Ausweitung der Erfahrung, die Fortpflanzung, die Anteilnahme am 

gesellschaftlichen Wohl sowie die Kenntnis und Verehrung Gottes. Letzteres Ziel, die Verehrung 

Gottes, war Messners Lebensaufgabe, nämlich zu helfen als Mensch und Asket durch 

wissenschaftliches Arbeiten das Reich Gottes aufzubauen.  

  

Papst Benedikt XVI. 

Zu Recht kann Papst Benedikt XVI. emeritus auch als ein Papst der Sozialverkündigung 

gesehen werden. Der Papst stellte über das richtige Verständnis von Politik, deren Inhalt mehr 

umfassen sollte als die Macht oder den Erfolg, klar: „Gerechtigkeit ist Ziel und Maß aller Politik. Die 

Politik ist mehr als Technik der Gestaltung öffentlicher Ordnungen. Ihr Ursprung und Ziel ist eben die 

Gerechtigkeit, und die ist ethischer Natur. So steht der Staat praktisch unweisbar immer vor der Frage: 

Wie ist Gerechtigkeit hier und jetzt zu verwirklichen?“ (Deus caritas est) In der Tradition des 

Kirchenvaters Augustinus stehend erinnerte der Papst auch: „Was anders sind also Reiche, wenn ihnen 

Gerechtigkeit fehlt, als große Räuberbanden?“ Dieses Grundverständnis und somit ein Plädoyer für 

das Naturrecht brachte der Papst in einer berühmt gewordenen Rede im Deutschen Bundestag am 22. 

September 2011 zum Ausdruck. In dieser erinnerte der Pontifex u.a. an die berechtige Forderung einer 

ökologischen Bewegung, mahnte jedoch auch eine Besinnung auf eine „Ökologie des Menschen“ ein: 

Der Mensch ist nicht sich „selbst machende Freiheit“, er ist Geist und Wille sowie auch Vernunft und 

Natur. Hierfür bedarf es der Erinnerung (für die Begründung einer Rechtsordnung) an das „kulturelle 

Gedächtnis“ Europas, das „aus der Begegnung zwischen dem Gottesglauben Israels, der 

philosophischen Vernunft der Griechen und dem Rechtsdenken Roms entstanden ist“. Daneben bedarf 

es stets, wie König Salomon sagte, eines weisen und „hörenden Herzens“ (1 Kön 3,9).  

Neben der Betonung der Begriffe der Liebe und der Wahrheit in Zeiten einer „Diktatur des 

Relativismus“, hob Benedikt in seinem Pontifikat auch die Hoffnung hervor. Die christliche Hoffnung 

sei jedoch von einer säkularisierten zu unterscheiden. Letztere erhofft sich Erlösung „von dem neu 

erfundenen Zusammenhang von Wissenschaft und Praxis“ (Spe Salvi). An die Stelle der christlichen 

Hoffnung sei der „Glaube an den Fortschritt“ getreten. Ist die christliche Hoffnung nicht, wie Karl 

Marx behauptete, die Vertröstung auf das Jenseits? Mitnichten, so der Papst. Die christliche Hoffnung 

ermutigt den Menschen sich aktiv an der Gestaltung der Gesellschaft zu beteiligen. Und dies tut sie 

nicht zuletzt deshalb, weil sie auf das Jenseits und ein Gericht ausrichtet. 

 

 

 



 

Teil XIV – Christliche Werte und die Dreifaltigkeit 

Manche Politiker sprechen gerne von „christlichen Werten“. Was sind eigentlich christliche 

Werte? Der Grundgedanke der Sozialverkündigung der Kirche ist die Gerechtigkeit und dieser ist als 

Heilsbegriff ein Ausdruck für Gottes erlösendes Heilshandeln und seine rettende Heilsmacht. 

Gerechtigkeit ist immer auch eine Tugend und führt den Menschen zu Gott, der Quelle seiner 

Heiligkeit und sowie zu seinem Lebensglück. Die Tugend der Pietät (Ehrerbietung) ist die Tugend, die 

wir Gott schulden. Wir können festhalten, dass die Tugenden christliche Werte sind.  

Gott hat als Schöpfer eine Schöpfungsordnung eingerichtet und der Mensch ist berufen diese 

zu achten und im Vertrauen auf das göttliche Erbarmen entsprechend dieser Ordnung Gerechtigkeit zu 

verwirklichen. Als Ausdruck der kosmischen Schöpfungsordnung ist die Gerechtigkeit die große 

Ordnerin des menschlichen Zusammenlebens. Dementsprechend können wir über das richtige 

Verständnis von Politik mit Papst Benedikt XVI. sagen: „Gerechtigkeit ist das Ziel und Maß der 

Politik“ (Deus caritas est). Alle politischen Kräfte und Köpfe ringen um sie und haben 

unterschiedliche Auffassungen derselben. Wenn von der Gerechtigkeit und auch von christlichen 

Werten die Rede ist, dann implizieren diese ein bestimmtes Bild vom Menschen. Die katholische 

Soziallehre ist somit ein „integraler Bestandteil der Lehre vom Menschen“ (Papst Johannes XXIII. in 

Mater et Magistra). 

 

Die Sozialprinzipien im Überblick 

Die Kirche lehrt also folgende „Werte“ bzw. Prinzipien für ein geordnetes Zusammenleben, die 

zusammenfassend nochmals dargelegt werden: 

• Die Menschenwürde: Das Christentum lehrt, dass der Mensch eine Würde hat, die es zu achten und 

zu bewahren gilt, weil er nach Gottes Ebenbild geschaffen ist. Entsprechend dieser sind Menschen 

vor Gott, jedoch nicht untereinander gleich. Seine Würde verwirklicht der Mensch durch die 

verantwortliche Entfaltung der Persönlichkeit, d.h. durch die Ausübung seiner Pflichten und der 

Wahrung seiner Rechte – insbesondere durch das Streben auf sinnvolle Lebensziele. 

• Die Solidarität: Der Mensch ist ein soziales Wesen und als solches um seiner selbst und der 

Entfaltung seiner Persönlichkeit willen auf andere angewiesen, er lebt nie völlig autonom. Aus dem 

Gebot der Nächstenliebe entspringen die Achtung vor und Sorge für den Anderen, insbesondere 

den Armen und auch die Schöpfung. 

• Die Subsidiarität besagt, dass kleine gesellschaftliche Einheiten entsprechend einer geordneten 

Vielgliedrigkeit (etwa die Familie oder in Zeiten der Globalisierung der Nationalstaat) ihr Leben 

selbstständig regeln sollen und nur bei Bedarf von einer übergeordneten Einheit subsidiär, d.h. 

helfend, unterstützt werden sollen.   



• Das Gemeinwohl definierten wir als „allseitige Verwirklichung der Gerechtigkeit“. Es kann auch 

als das „Gesamtziel einer Gemeinschaft“ bezeichnet werden: Es umfasst alle gegenwärtigen und 

zukünftigen materiellen, kulturellen, politischen und auch geistig-religiösen Einzelziele, die in 

rechter Ordnung aufeinander bezogen werden sollen. Als Grundprinzip gilt dabei: Gemeinwohl 

geht vor Einzelwohl bei Achtung des Einzelwohls. Das Gemeinwohl ist mehr als die Summe der 

einzelnen Teilziele und setzt überhaupt die Existenz von Gemeinschaft voraus.  

Welche konkreten christlichen Prinzipien gibt es noch? Als lehramtliche Richtschnur rief 

Kardinal Ratzinger in seiner Funktion als Präfekt der Glaubenskongregation im Jahr 2002 in seiner 

von Papst Johannes Paul II. approbierten Lehrmäßigen Note zu einigen Fragen über den Einsatz und 

das Verhalten der Katholiken im politischen Leben jene konkreten relevanten Themen und somit 

„christliche Werte“ in Erinnerung. Falsch verstandener Pluralismus, Toleranz und Laizität führte zur 

Auflösung der Vernunft und der Prinzipien des natürlichen Sittengesetzes, so der spätere Papst. Die 

Gläubigen seien aufgerufen, „nach treuer Erfüllung ihrer irdischen Pflichten zu streben“, und ihr 

Leben im „Geist des Evangeliums“ mit den religiösen Werten zu verbinden. Die „grundlegende und 

unaufhebbaren ethischen Forderungen“ betreffen:    

- Kampf gegen Abtreibung und Euthanasie: Die Rechte des ungeborenen Kindes und des kranken 

Menschen sind zu achten und zu verteidigen;  

- Schutz und Förderung der Familie, die auf der monogamen Ehe zwischen Personen verschiedenen 

Geschlechts gründet;  

- Schutz der Minderjährigen vor Frühsexualisierung und Genderismus. 

 

Die Dreifaltigkeit – die Gemeinschaft der drei Personen 

Zwei Aspekte seien hervorgehoben: Zum einen die Worte des Propheten Jesaja: „Das Werk 

der Gerechtigkeit wird der Friede sein, der Ertrag der Gerechtigkeit sind Ruhe und Sicherheit für 

immer“ (Jes 32,17, opus iustitiae pax). Und zweitens: Wir glauben: „Gott ist Liebe“ (1 Joh 4,8), und 

dass Er als höchste Autorität und „Geheimnis personaler Liebesgemeinschaft“ dreifaltig ist. Diese 

göttliche Liebesgemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist als Abbild auf Erden zu 

verwirklichen, ist die Aufgabe des Menschen. Sie besteht nach den Worten Platons darin, „seinen 

Blick auf eine Welt zu richten, worin ewige Ordnung und Unwandelbarkeit herrscht, worin die Wesen 

weder Unrecht tun noch voneinander leiden, und worin alles nach einer himmlischen Ordnung und 

Vernunftgemäßheit geht und er dann diese Welt nachahmt und so viel als möglich davon in seinem 

Leben als ein Abbild darstellt“ (Politeia). 

 

 

 



 

Teil XV: Ein katholischer Staat? 

Alle bisherigen Darlegungen über die katholische Sozialverkündigung führen uns zur Frage 

nach einem christlichen bzw. katholischen Staat. In diesem Beitrag wollen wir daher ihre oft 

„verdrängte“ Staatslehre der Kirche betrachten. Thomas von Aquin oder auch Papst Paul VI. sprachen 

von der sozialen Liebe als umfassendem Prinzip und primärem Grundwert für Staat und Gesellschaft. 

Papst Pius XI. hielt konkret über das Königtum Christi fest: „Christi Königswürde verlangt, dass das 

gesamte Staatswesen nach den göttlichen Geboten und den christlichen Grundsätzen geordnet und 

eingerichtet werde: so in der Gesetzgebung, so in der Rechtsprechung, und so auch in der 

Heranbildung der Jugend“ (Enzyklika Quas Primas). 

 

Die Staatslehre der Kirche 

Die Kirche lehrt, dass der Staat als „organisierte Gesellschaft“ (Messner) eine Notwendigkeit 

ist, die sich aus dem Sündenfall ergibt. Nach dem Sündenfall bedarf der Mensch einer Institution, die 

auch mit Zwangsmaßnahmen das Gemeinwohl verwirklicht. Auch begründet sich der subsidiäre 

geordnete Staat, der idealerweise von überschaubarer Größe sein sollte, aus der Sozialnatur des 

Menschen. Ein Staat sollte sich durch Autarkie (Selbstgenügsamkeit) auszeichnen, d.h. er sollte 

wirtschaftlich selbstständig sein und sich selbst verteidigen können. Nach Messner ist er auch selbst 

Teil der sittlichen Werte und sittlichen Ordnung. Wir stellten aus christlicher Sicht fest, dass ein Staat 

von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann. Jeder Staat betreibt immer eine 

„Wertepolitik“ – eine christliche oder eine anti-christliche. Aus christlicher Sicht steht und fällt der 

Staat mit den „Gottesrechten“ (Johannes Paul II.), die in ihm wirksam werden. Wie der Mensch ist der 

Staat als Ganzes dazu berufen Gott, den höchsten König, zu ehren.  

Nun gibt es jene Prinzipien des heutigen „modernen“ Staates mit seinem Institutionengeflecht 

und seiner Gewaltenteilung wie etwa Menschenrechte, Demokratie, Religionsfreiheit, (angeblicher) 

Medienfreiheit, Toleranz oder die „Nicht-Diskriminierung“ – wer wäre (scheinbar) nicht dafür? Doch 

kann „Freiheit“ und „Gleichheit“, die die genannten Prinzipien garantieren sollen, ohne Wurzelgrund 

und im Hinblick auf die existentiellen Lebenszwecke und der wahrhaften Entfaltung des Menschen 

ausreichen? Die Freiheit des Einzelnen kann es nicht ohne Wahrheit geben und den Staat nicht ohne 

Gerechtigkeit, sei diese individuell oder eben entsprechend des Gemeinwohles sozial. Ein Staat, der 

sich zunehmend von der Wahrheit entkoppelt, entwickelt sich zu einer Diktatur und schafft auch jede 

Wahrheit ab, woran etwa die Schriftsteller Dostojewski (in seinem Werk Der Großinquisitor; „Ohne 

Gott ist alles erlaubt“) oder George Orwell (in seinem Roman 1984, in dem die Zukunftsversion eines 

totalitären Staates beschrieben wird) warnten.  



Zweck des Staates ist nach dem Naturrecht das gute Leben, materiell und auch geistig. Zum 

Gemeinwohl kann daher eben nicht gehören, was der menschlichen Wesensnatur und seinem ewigen 

Seelenheil abträglich ist, weshalb der Staat das fördern soll, was dem Seelenheil der Menschen 

förderlich ist (wie z.B. die Achtung der wahren Religion oder eines würdigen Schulunterrichts) und 

das verbieten, was ihm abträglich ist (z.B. Mord/Abtreibung, Blasphemie oder eine „Homo-

Propaganda“). Die Frage nach dem objektiv guten Leben und somit der Religion (als Quelle des guten 

Lebens) ist eine Rückfrage an das Selbstverständnis eines Staates. Tatsächlich gab und gibt es in 

Europa sowie weltweit verschiedene Staatsmodelle und somit entsprechende Regelungsmodelle des 

Verhältnisses von Staat und Religion, die nicht zuletzt die Machtverhältnisse widerspiegel(te)n. Diese 

Modelle finden ihren Ausdruck wiederum in Verfassungen, die in Europa mehrheitlich Gottesbezüge 

enthalten!  

 

Die Beziehung von Staat und Kirche 

Und in welcher Beziehung stehen Staat und Kirche zueinander – oder sollten sie? Im ersten 

Beitrag wurde der Gedanke vorgestellt, dass Körper und Seele eine Analogie zu Staat und Kirche sind. 

Die Kirche unterscheidet eben diese zwei „Gewalten“: die Kirche, die für die Religion zuständig ist 

und den Staat, der für das Weltliche zuständig ist. Sowenig wie die Seele ohne Leib bestehen kann, 

kann der Mensch ohne Seele (sinnvoll) leben. Die Kirche hat dem ewigen Seelenheil der Menschen, 

der Staat dem Gemeinwohl zu dienen – und beide sollen Christus dienen. Beide sollten dabei 

möglichst in Eintracht zum Wohle des Menschen gemeinsam wirken, was sie in einigen Staaten zum 

Teil auch tun. Der Katholik unterscheidet (im Unterschied zum Islam) eine geistliche von einer 

weltlichen Sphäre, doch weiß er, dass beide nicht getrennt voneinander existieren! Staat und Kirche 

haben es beide mit dem gleichen Menschen zu tun – und dieser besteht eben aus Leib und Seele. Dem 

häretischen laizistischen Prinzip, das die Trennung nicht nur der Kirche vom Staat, sondern auch der 

Religion von der Politik fordert, kann der Katholik daher nie beipflichten. Vertragsrechtlich hat die 

Kirche ihre Beziehung zum Staat seit dem Mittelalter meist in den Konkordaten geregelt – zum Wohle 

aller.  

Welche Aufgabe hätte nun genau die Kirche gegenüber dem Staat und der Gesellschaft? Zu 

ihrem unabänderlichen Auftrag gehört, Verkünderin und Hüterin sittlicher Ordnung zu sein. Papst 

Pius XII. erklärte entsprechend: „Zum unanfechtbaren Geltungsbereich der Kirche gehört es, in 

denjenigen Belangen des sozialen Lebens, die an das Gebiet der Sittlichkeit heranreichen oder es 

schon berühren, darüber zu befinden, ob die Grundlagen der jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung 

mit der ewigen, gültigen Ordnung übereinstimmen, die Gott, der Schöpfer und Erlöser, durch 

Naturrecht und Offenbarung kundgetan hat“ (Pfingstbotschaft 1941).  

 



 

Teil XVI: Das Kreuz mit dem Kreuz 

 Ein neuralgischer Punkt an dem sich wie durch ein Brennglas die weltanschauliche Frage nach 

dem Selbstverständnis von Gesellschaft, Staat und somit seiner Identität widerspiegelt, ist die Frage 

nach der Präsenz von Kreuzen oder Kruzifixen in öffentlichen Gebäuden wie Behörden, Gerichten, 

Schulen, oder auch auf Berggipfeln. Geht es dabei nicht um die Gretchen-Frage: „Wie hältst du es mit 

der Religion?“, oder konkreter und ergänzend: „…mit der Religion im öffentlichen Raum?“? Diverse 

Gerichtsprozesse befassten sich schon mit dieser Frage, die klären sollten, wie der Staat es mit seiner 

(angeblichen) religiösen Neutralität halten will und der Staat das Kreuz doch nicht eher aus der 

Öffentlichkeit verbanne wolle. So gab das deutsche Höchstgericht im „Kruzifix-Beschluss“ 1995 einer 

Gruppe von Klägern Recht, die die Religionsfreiheit ihrer Kinder bedroht sahen. Das Urteil hatte 

kaum praktische Konsequenzen, vor allem in Bayern nicht. Ein paar Jahre später, im Jahr 2014, 

meinte der sozialdemokratische Spitzenkandidat zur Wahl des EU-Parlaments, Martin Schulz, der 

öffentliche Raum müsse „neutral“ sein. Dass das Wort vom Kreuz eine Torheit denen ist, die verloren 

gehen, wissen wir seit Paulus (vgl. 1 Kor 1, 18). Doch wie will sich nun die Ablehnung gegen das 

Kreuz ideologisch rechtfertigen? Eine entscheidende geistesgeschichtliche Entwicklung ist im 

Nominalismus zu finden.  

 

Der Nominalismus 

In der Denkschule des Nominalismus kommt nur Nomen (=Namen) und somit den einzelnen 

Dingen und keine allgemeine, universale Wirklichkeit „wahrnehmbare“ Existenz zu. Dies bedeutet, in 

den Worten von Johannes Messner: „Das musste im gesellschaftlichen Bereich bedeuten, dass im 

Grunde nur den Individuen Wirklichkeit zuerkannt, in der Gesellschaft nur eine ganz oder gar vom 

Willen des Individuum abhängige Ordnungseinheit gesehen, ihr also die in der Seinsordnung selbst 

begründete Ordnung abgesprochen wird. Damit waren die philosophischen Grundlagen für den 

späteren Individualismus geschaffen. Das Sozialdenken und Sozialwollen verlor das schlechthin 

übergreifende einigende Ordnungsziel. Die Sozialkrisen der Neuzeit haben ihre letzte Wurzel in der 

seit Jahrhunderten fortschreitenden Zersetzung der Wahrheits- und Wertüberzeugungen, die nach der 

Anschauung früherer Jahrhunderte unlöslich mit dem Sein der Dinge, letztlich im göttlichen Sein 

begründet, allumfassenden Ordnungsgedanken verbunden sind“ (Das Naturrecht). Das Gemeinwohl 

kann demnach laut dem Nominalismus eben nicht ausgesagt werden. Wenn es das „göttliche 

Gemeinwohl“ (Thomas von Aquin) als Leitbegriff einer „über-individuellen“, kosmischen Ordnung 

nicht gibt, bräuchte der Mensch sich in diese auch nicht „einzustimmen“. 

Der erste bedeutende Vertreter der Position des Nominalismus war William von Ockham 

(1285-1349/50), dem von den mittelalterlichen Scholastikern widersprochen worden ist. Ein 



moralisches Gesetz könne nach Ockham nur aus dem Glauben und nicht aus einer natürlichen 

Ordnung abgeleitet werden. Infolge dessen postulierte ein geschichtswirksamer Nominalist, nämlich 

Martin Luther (1483-1546), seine vier Sola. Durch die Überbetonung des sola fide („durch den 

Glauben“ mit dem hinzugefügten Zusatze „allein“) kam es zu einer Abwertung der Natur der Dinge 

und es setzte ein Bruch mit dem Naturrechtsdenken ein. Luther bewirkte eine „theologische 

Verschiebung“ auf die Innerlichkeit der Menschen, die sich auch fruchtbar auswirkte, doch bleibt das 

Geistige bei Luther eben über jede irdische Ordnung erhaben. Jene „Schwerpunktverlagerung“ auf die 

Innerlichkeit kann alleine schon in Luthers Bibelübersetzung festgestellt werden: Das Herrenwort 

„Das Reich Gottes ist in eurer Mitte“ übersetzt Luther folgendermaßen: „Das Reich Gottes ist 

inwendig in euch“ (Lk 17,21). Die ideengeschichtliche Folgeerscheinung dieser Entwicklung ist der 

Liberalismus und in weiterer Konsequenz ein Naturalismus sowie auch ein Laizismus, denen zufolge 

die Religion Privatsache sei und der Öffentlichkeit nichts angehe.  

 

„Wer nun sich zu mir bekennt… 

…vor den Menschen, den will ich bekennen vor meinem himmlischen Vater. Wer mich aber 

verleugnet vor den Menschen, den will ich auch verleugnen vor meinem himmlischen Vater“ (Mt 

10,32). Steht nicht diese Offenbarung des Herrn zur Debatte? Christentum ist nicht Gnosis mit seiner 

Weltabgewandtheit. Und ist nicht die Analyse Papst Pius‘ XII. auch heute zutreffend: „Der Ausschluss 

Christi aus dem öffentlichen Leben hat mit dem Glauben an Christus auch den Glauben an Gott 

verdrängt“ (Summi pontificatus). Was ist an die Stelle eines sozialwirksamen christlichen Glaubens 

getreten? Ist der öffentliche Raum tatsächlich „neutral“? Oder kam es nicht zu einer 

„Respiritualisierung“ (Eric Voegelin) desselben in Form von Humanitarismus, Fortschrittsgläubigkeit, 

Biologismus, totalitärem „Antifaschismus“, sowie liberalem und sozialistischem Ökonomismus mit 

faulen Blüten namens „Gender Mainstreaming“ oder einer „Ehe für alle“, gegen die ein christlicher 

Politiker unbedingt Stellung beziehen sollte? 

Ist das Kreuz nur als Ausdruck von Kultur – die ihre Wurzel dann auch nur in einem Kult 

haben kann? Oder steht es auch für Gottes-, Nächstenliebe, einer gesunden Eigenliebe und auch 

Feindesliebe, jedoch nicht für einen falschen Irenismus (=Friedensliebe), der die Existenz von Feinden 

Christi leugnet? Wir können und sollen mit dem hl. Paulus bekennen: „Ich aber will mich allein des 

Kreuzes Jesu Christi, unseres Herrn, rühmen“ (Gal 6, 14).     

 

 

 

 

 



 

Teil XVII: Die Demokratie und ihre Würde 

    Wie jedem gutem Philosophen oder Theologen stellt sich uns Frage: Was ist die Demokratie 

überhaupt? Eine kurze Antwort lautet: die Herrschaft des Volkes. Herrscht das Volk tatsächlich in 

unseren Demokratien oder zumindest eingeschränkt – und könnte daher politische Fehlentwicklungen 

korrigieren? Oder hat die bekannte Aussage Churchills Gültigkeit: „Die Demokratie ist das 

schlechteste politische System, alle anderen ausgenommen“? Mit diesem Satz wird zumindest 

bezweifelt, dass die Demokratie – so wie überhaupt jedes Menschenwerk – unfehlbar ist. Der 

Schweizer Pastorensohn, Unternehmer und Politiker Christoph Blocher antwortete in einer Talkshow 

im Österreichischen Fernsehen auf die Frage, ob das Volk in einer Demokratie immer Recht hat, mit 

den Worten: „Volkes Stimme ist nicht Gottes Stimme“ (Im Zentrum, 3.6.2012). Diese Einsicht sollte 

uns auch demütig daran erinnern, dass die Demokratie kein absoluter Wert ist, selbst eben nicht Gott 

ist. Damit ist gesagt, dass die Demokratie von sich aus keine Gerechtigkeit hervorbringen muss, aber 

kann.  

 Die vornehmste Frage der antiken Denker war: Was ist das gute Leben? Oder auch: Was ist 

gute Herrschaft? Neuzeitliche Denker würden wie ihre antiken Vordenker auch fragen: Welches 

politische System wahrt Ordnung, Sicherheit und Stabilität? Und mehr noch würden sie fragen: In 

welches politische System können die Rechte des Einzelnen gesichert werden? Die Demokratie selbst 

„denkt“ in erster Linie nicht an derlei Fragen. Zu ihrer Grundlage hat die Demokratie die 

Freiheitsrechte des Einzelnen und dessen Partizipationsmöglichkeiten am politischen Prozess, was 

einem christlichen Freiheitsideal entspräche. Doch von welcher Demokratie sprechen wir? Von der 

Demokratischen Volksrepublik Nordkorea, die sich in ihrem Namen gleich zweimal auf ein Volk 

bezieht, von der absoluten Wahlmonarchie des Vatikans oder von der direktdemokratischen Schweizer 

Eidgenossenschaft? Und welche jeweiligen Weltanschauungen bzw. Ideologien oder Traditionen 

liegen diesen Systemen zugrunde? Etwa jener eines Jean-Jacques Rousseaus und seiner 

wirkmächtigen Vorstellung einer volonté générale, eines Gesamtwillens des Volkes, dem sich jeder 

frei und bedingungslos unterzuordnen hätte – wer bestimmt in diesem Fall, was dieser Volkswille ist? 

Oder doch ein naturrechtlich geprägtes Verständnis eines Gemeinwohls oder das Bekenntnis zum 

Staat als „Rahmen“ einer Demokratie? 

 

Die Voraussetzungen einer gesunden Demokratie 

  Papst Johannes Paul II. stellte in seiner Enzyklika Evangelium vitae klar: „Der Wert der 

Demokratie steht und fällt mit den Werten, die sie verkörpert und fördert. (…) Im Hinblick auf die 

Zukunft der Gesellschaft und die Entwicklung einer gesunden Demokratie ist es daher dringend 

notwendig, das Vorhandensein wesentlicher, angestammter menschlicher und sittlicher Werte 



wiederzuentdecken, die der Wahrheit des menschlichen Seins selbst entspringen und die Würde der 

Person zum Ausdruck bringen und schützen: Werte also, die kein Individuum, keine Mehrheit und 

kein Staat je werden hervorbringen, verändern oder zerstören können, sondern die sie nur anerkennen, 

achten und fördern werden“ (Evangelium vitae). Da es seit der Französischen Revolution die 

Menschenrechtserklärungen gibt und auch einen mitunter berichtigten Menschenrechtspathos, gilt es 

klarzustellen: Es gab schon vor jener (blutigen) Revolution Menschenrechtserklärungen wie jener des 

persischen König Kyros aus dem Jahr 539 v. Chr. oder die Virginia Declaration of Rights (1776), die 

in die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte der UNO (1948) münden sollte, welche festhält: 

„Alle Menschen sind frei und gleich an Würde und Rechten geboren.“ Diesem Satz ist zweifelsohne 

zuzustimmen – doch wo läge indes eine Problematik? Der Satz ist richtig in Bezug auf die wurzelhafte 

Würde des Menschen. Was aus den letztgenannten Deklarationen nicht hervorgeht, ist die Klärung, 

unter welcher Bedingung der Mensch seiner Würde teilhaftig wird. So wie die Deklarationen meist 

interpretiert werden, ergeben sich aus ihnen Ansprüche und Berechtigungen, nicht aber 

Verantwortlichkeiten und Verpflichtungen. Mit Recht kann festgestellt werden, dass eine falsche 

Interpretation der Menschenrechte – ohne ein richtiges und ernsthaftes Menschenbild – den Eigennutz 

heiligt, oder mit dem großen Kritiker der Französischen Revolution, Edmund Burke, der Schluss 

gezogen werden: „Der kleine Katechismus der Menschenrechte ist schnell erlernt und die Folgerungen 

liegen in den Leidenschaften“ (Über die Französische Revolution). Einer minimalistischen 

Anthropologie (ohne Gott), die das Streben nach höheren Zielen wie der menschlichen 

Vervollkommnung und Heiligung ausblendet, sei kurz und bündig entgegengehalten: „Edel sei der 

Mensch, hilfreich und gut“ (Friedrich Schiller).  

Papst Pius XII. fragte in seiner Weihnachtsrundfunkansprache Benignitas et humanitas über 

Demokratie und Weltfrieden am 24. Dezember 1944, welcher Eigenschaften Menschen in einer 

Demokratie und jene, die in ihr Macht ausüben, bedürfen. Die Demokratie bedarf, um funktionsfähig 

zu sein, einer Aristokratie des Geistes und des Charakters sowie der organischen und 

organisatorischen Einheit eines wirklichen Volkes. In dieser „fühlt der Bürger in sich selbst das 

Bewusstsein seiner Persönlichkeit, seiner Pflichten, seiner Rechte und seiner Freiheit, verbunden mit 

der Achtung vor der Freiheit und der Würde des Nächsten“. Zum Gelingen einer Demokratie bedarf es 

insbesondere auch der Verbreitung von wahrheitsgetreuer Information (durch die Medien) zur 

politischen Willensbildung und die Erziehung zur politischen Urteilsbildung der Bürger. Es kann auch 

nicht überraschen, dass der Papst festhält, dass eine gesunde Demokratie auf den unveränderlichen 

Grundlagen des Naturgesetzes und der geoffenbarten Wahrheiten beruht, die einen Staat insbesondere 

davor bewahrt in politische Verderbtheit zu verfallen, die dem Gesetzgeber eine zügel- und 

grenzenlose Macht zubilligt.  

 

 



 

Teil XVIII: Der gute Herrscher 

Ausgehend von der Tatsache, dass der Mensch ein soziales Wesen ist und aus sich heraus alle 

seine sinnvollen Lebensziele nicht erreichen kann, ergibt sich die Notwendigkeit einer Führung, 

genauer: einer guten Führung. Diese kommt letztendlich von Gott; Er regiert für das Gemeinwohl, 

indem er – wie der Psalmist sagt – seine Herde weidet: „Erkennt, dass der Herr Gott ist! Er hat uns 

gemacht, und nicht wir selbst, zu seinem Volk und zu Schafen seiner Weide“ (Ps 100,3). Ein 

wichtiges Ziel der Führung, derer es für die Verwirklichung des Gemeinwohles bedarf, ist nach den 

Worten von Thomas von Aquin die Einheit und Harmonie (unitas) im Ganzen der 

Gesellschaftsordnung. Unter dieser Voraussetzung kann, abgesehen vom Überleben, das hohe Ziel, 

des guten Lebens und somit das wahre Glück als Vollendung der Vernunftnatur des Menschen durch 

die gelebten Tugenden realisiert werden (vgl. Papst Leo XIII.: Immortale Dei). Ein wahres 

Gemeinwohl lässt sich laut der Lehre der Kirche in jeder Staatsform realisieren. Für den Kirchenlehrer 

Thomas von Aquin können die Ziele des Menschen jedoch am besten in einer Monarchie realisiert 

werden, weil ein Herrscher, Fürst oder Monarch besser Einheit und Harmonie im Staate bewirken 

kann. Doch müsste der Herrscher gut sein. Ein tugendhafter Herrscher macht nämlich seine 

Untertanen gut. Wenn hingegen Gottlose herrschen, beginnt das Verderben.  

In der Philosophiegeschichte, auch in anderen Kulturen, wurden einige Überlegungen 

angestellt, wie denn der gute Herrscher sein sollte und werden könnte. Zunächst soll er eben 

tugendhaft und vor allem gerecht sein. Es war insbesondere Platon, der angesichts der falschen 

Verurteilung seines gerechten Lehrers Sokrates Vorstellungen über den Bildungsweg eines gerechten 

Menschen entwickelte, der nach Möglichkeit herrschen sollte. Dessen Konzeptionen prägen bis heute 

unser Schulsystem, wenn man etwa an die Bedeutung der Mathematik als Schule für logisches Denken 

denkt. Wenn man sich heute in unseren Breiten die gesetzlich festgehaltenen schulischen 

Bildungsziele anschaut, stößt man auch oft auf das von Platon formulierte Bildungsziel des „Guten, 

Wahren und Schönen“. Zu den obersten bayerischen Bildungszielen gehört auch die Ehrfurcht vor 

Gott! Man denke in Bezug auf Platon an sein berühmtes Höhlengleichnis und somit den möglichen 

Aufstieg des Menschen zu wahrer Erkenntnis der Wirklichkeit durch die Befreiung von 

Scheinmeinungen und somit einer Scheinwirklichkeit.   

 

Eine wahre Elite 

Papst Pius XII. fragte, welche Eigenschaften die Menschen auszeichnen müssen, die die 

Macht in einer Demokratie ausüben? Wir wollen die schönen Worte des Papstes in Erinnerung rufen: 

Es bedarf „einer Elite von Männern, die nicht auf einen Beruf oder einen Stand beschränkt ist, sondern 

die ein Bild des vielfältigen Lebens des ganzen Volkes sein soll; einer Elite von Männern, die sich 



auszeichnet durch ihre unerschütterliche christliche Überzeugung, ihr gerades, sicheres Urteil, ihren 

praktischen Sinn, ihre Billigkeit, ihre in allen Umständen klare Haltung. Männer von klarer und 

gesunder Lehre, von festem und aufrechtem Willen; Männer vor allem, die durch die Autorität, die sie 

aus ihrem reinen Gewissen ausstrahlen und die sich um sie verbreitet, fähig sind, Führer und Lenker 

ihrer Mitbürger zu sein; vor allem in Zeiten wie den jetzigen, wo die Nöte, die die Völker bedrücken, 

sie leicht beeinflussbar machen und sie der Gefahr aussetzen, sich zu täuschen und getäuscht zu 

werden; Männer, die in Zeiten des Übergangs, die immer von Leidenschaften, 

Meinungsverschiedenheiten, widersprechenden Programmen bedrängt und zerrissen sind, sich doppelt 

verpflichtet fühlen, den Adern des Volkes und des Staates, in denen tausend Fieber brennen, die 

geistige Medizin der klaren Sicht, der helfenden Güte, des gleichen Rechts für alle, der 

Willensausrichtung zur Einheit und der nationalen Eintracht im Geiste wahrer Bruderliebe 

einzuflößen“ (Benignitas et humanitas 1944). 

Manche Qualität des guten Menschen und guten Herrschers kann noch hervorgehoben werden. 

Eine heute vergessene seelische Eigenschaft ist der Thymos. Thymos meint eine Beherztheit, 

Leidenschaft, Kampfbereitschaft, Wehrhaftigkeit und kann biblisch gesprochen auch ein heiliger Zorn 

sein – er gehört zur Wirklichkeit des Menschen. Eine wichtige Frage, die sich dem Herrscher stellt, ist 

jene nach dem Lohn. Ehre und Ruhm können nicht ausreichen, sie stellen sich ein, wenn man Gutes 

anstrebt – zumindest von den Guten wird der gute Herrscher Beifall erhalten. Die Ruhmsucht kann 

allerdings zur Eitelkeit (ver)führen. Seinen Lohn bekommt der gerechte Herrscher von Gott selbst. 

Gott verheißt als guten Lohn die Glückseligkeit, als irdischen Lohn den Ruhm, als ewigen Lohn die 

ewige Seligkeit.   

 Untrennbar mit der Herrschaft ist auch das Opfer verbunden. So wie jeder Mensch sollte der 

Herrscher sich in besonderer Weise einer höheren Instanz, die als „Grundwerte“ in Verfassungen 

verbürgt werden, verpflichtet wissen. Es möge auch immer bedacht werden, dass der höchste 

Grundwert, Gott, einem Herrscher erst Autorität verleiht. Die Schweizer Eidgenossenschaft etwa 

bringt ihr Werte-Selbstverständnis in ihrer Verfassung wie folgt zum Ausdruck: „Im Namen Gottes 

des Allmächtigen! Das Schweizer Volk und die Kantone, in der Verantwortung gegenüber der 

Schöpfung, im Bestreben, den Bund zu erneuern, um Freiheit und Demokratie, Unabhängigkeit und 

Frieden in Solidarität und Offenheit gegenüber der Welt zu stärken, im Willen in gegenseitiger 

Rücksichtnahme und Achtung ihre Vielfalt in der Einheit zu leben, im Bewusstsein der gemeinsamen 

Errungenschaften und der Verantwortung gegenüber den künftigen Generationen, gewiss, dass frei 

nur ist, wer seine Freiheit gebraucht, und die Stärke des Volkes sich misst am Schwachen, geben sich 

folgende Verfassung: …“  

 

 

 



 

Teil XIX: Die Wirtschaft und ihr Maß 

 Zu den weltlichen Belangen, die Gegenstand der kirchlichen Sozialverkündigung sind, gehört 

zweifelsohne die Wirtschaft und mit ihr die Arbeit. Wir wollen uns wieder die Frage stellen: Was ist 

es? Was ist die Wirtschaft oder Ökonomie eigentlich? Eine klassische Definition: die Gesamtheit aller 

Einrichtungen und Handlungen zur Sicherung eines Bedarfs. Das Wort Wirtschaft wird von Wirt im 

Sinne von Gastgeber und bewirten abgeleitet. Das Fremdwort Ökonomie leitet sich von 

altgriechischen οἰkονομία ab, das aus oikos (Haus, Haushalt) und nemein (zuweisen/einteilen) und 

auch auf den nomeus (Hirten) zurückgeführt werden kann. Nun sprach Papst Franziskus jüngst eine 

deutliche Kritik an eine Wirtschaft aus, die „tötet“ und „eine Globalisierung der Gleichgültigkeit 

gefördert habe“ (vgl. Evangelium gaudii).  

Zur Differenzierung: Wirtschaft kann es im Kleinen (Mikrowirtschaft) wie auch im Großen 

(Makrowirtschaft) geben. Unterschieden werden auch verschiedene Wirtschaftssysteme und als 

wesentliche Formen gelten die Marktwirtschaft und die Zentralverwaltungswirtschaft. Ein Begriff, der 

in der Öffentlichkeit oft (ideologisch) bemüht wird, ist jener des Kapitalismus. Eine wichtige 

Begriffsklärung des Begriffes hinsichtlich seiner Bewertung und Einordnung leistete Papst Johannes 

Paul II., der bekanntermaßen selbst ein ausgewiesener Sozialethiker war: „Wird mit ‚Kapitalismus’ ein 

Wirtschaftssystem bezeichnet, das die grundlegende und positive Rolle des Unternehmens, des 

Marktes, des Privateigentums und der daraus folgenden Verantwortung für die Produktionsmittel, der 

freien Kreativität des Menschen im Bereich der Wirtschaft anerkennt, dann ist die Antwort positiv. In 

diesem Zusammenhang wäre es passender, einfach von ‚Marktwirtschaft’ oder ‚freier Wirtschaft’ zu 

sprechen. Wird aber unter ‚Kapitalismus’ ein System verstanden, in dem die wirtschaftliche Freiheit 

nicht in eine feste Rechtsordnung eingebunden ist, die sie in den Dienst der vollen menschlichen 

Freiheit stellt und sie als eine besondere Dimension dieser Freiheit mit ihrem ethischen und religiösen 

Mittelpunkt ansieht, dann ist die Antwort ebenso entschieden negativ“ (Centesismus annus). 

 

Vom homo oeconomicus zum Bruttoinlandsglück 

Mit dem Phänomen Wirtschaft beschäftigen sich wissenschaftlich die 

Wirtschaftswissenschaften. Traditionell werden darin die Betriebswirtschaftslehre und die 

Volkswirtschaftslehre unterschieden. Auch in dieser Wissenschaftsdisziplin gibt es verschiedene 

Denkschulen. Die heute dominierenden Wirtschaftswissenschaften haben sich historisch Schritt für 

Schritt aus ihrer Verbundenheit mit Theologie, Philosophie und somit auch der Ethik herauslöst und 

verselbständigt. In dieser Disziplin ging es fortan vermehrt um die Erkenntnis ökonomischer 

Gesetzmäßigkeiten und somit um abstrakte und allgemeine Denkkategorien. Entsprechend dem in 

ihren vorherrschenden Utilitarismus wurde als Ziel der Wirtschaft die Mehrung des Wohlstandes 

https://de.wikipedia.org/wiki/Wirtschaftseinheit
https://de.wikipedia.org/wiki/Marktwirtschaft
https://de.wikipedia.org/wiki/Zentralverwaltungswirtschaft
https://de.wikipedia.org/wiki/Wirtschaftswissenschaft
https://de.wikipedia.org/wiki/Betriebswirtschaftslehre
https://de.wikipedia.org/wiki/Volkswirtschaftslehre


benannt, wobei von anderen Zielen und Zwecken abgesehen wurde. Beispielhaft für dieses 

Wirtschaftsverständnis steht der Begriff des homo oeconomicus. 

Was sagt nun das Lehramt? Papst Leo XIII. gab in seiner Enzyklika Rerum novarum über die 

Arbeiterfrage vom 15. Mai 1891 die bis heute maßgebendes Antworten: Eine Fehlentwicklung ist 

danach im Liberalismus im Sinne von Adam Smith zu sehen. Nach der Theorie Smiths soll der 

Einzelne „immer nur seinen eigenen Gewinn“ anstreben, dabei werde er „von einer unsichtbaren Hand 

geführt“, so dass er unbewusst und unbeabsichtigt zugleich dem allgemeinen Wohl diene. Dieser 

Theorie liegt ein zu optimistisches Menschenbild zugrunde und es negiert die „geistigen 

Produktionskräfte“, die Kräfte eines „Kapitals höherer Ordnung“ (Friedrich List) sind, wie die 

Eigenverantwortung, den Erfinder- und Unternehmergeist, Tugenden wie Ehrlichkeit und Fleiß, die 

Rechtsstaatlichkeit oder das Vertrauen. Der Papst betont auch die Wichtigkeit des Privateigentums als 

Grundlage zur Verwirklichung des Gemeinwohls und der Eigenverantwortung des Menschen. 

Doch wie lautet nun die Alternative zu einem exzessiven Liberalismus im Sinne Adam Smiths? 

Papst Leo XIII. widerlegt in Rerum novarum ebenso den Sozialismus in seinen verschiedenen 

Spielarten und damit auch die Planwirtschaft. Über den Kapitalismus, besser: Marktwirtschaft, sagte 

Papst Pius XI. in seiner Enzyklika Quadragesimo anno (1931), dass diese Wirtschaftsweise „als 

solche nicht zu verdammen ist“. Ihre Fehlentwicklungen seien jedoch abzulehnen. So bestehe die 

Gefahr, dass der freie Wettbewerb „zu seiner Selbstaufhebung führt“, deren Ergebnis bei Missachtung 

des Subsidiaritätsprinzips eine wachsende „Vermachtung der Wirtschaft“ ist. Genau diese 

Vermachtung führe zunehmend zur Entmachtung und „Erniedrigung der staatlichen Hoheit“ und 

mache diese „zur willenlos gefesselten Sklavin selbstsüchtiger Interessen“. 

Entsprechend einer ganzheitlichen Anthropologie versteht der Katholik Wirtschaft nicht ohne 

ihre „Einbettung“ in die Gesellschaft, mit inbegriffen also auch ihrer Gestaltung durch Religion, 

Philosophie, Wissenschaft, Kultur, Ethik, Moral, Recht, Politik oder den Staat. Entgegen einer reinen 

Ökonomik dient die Wirtschaft nach diesem Verständnis dem guten Leben. Dementsprechend 

unterschied Aristoteles die Ktetiké, worunter er die „natürliche Erwerbskunst“ der Bedarfsdeckung 

verstand, von einer Chrematistiké, einer widernatürlichen, d. h. sachwidrigen Erwerbskunst, die den 

Gelderwerb zum Selbstzweck erklärt. Die unterschiedliche Auffassung von Wirtschaft zeigt sich 

beispielsweise in der reduktionistischen Bemessung eines Bruttonationalprodukts. Im Unterschied zu 

dieser begann der Staat Bhutan ein „Bruttoinlandsglück“ zu bemessen und dessen Mehrung auch zu 

fördern. Die Fragen, die der Bevölkerung bei der Ermittlung des „Bruttoinlandsglücks“ gestellt 

werden, sind folgende: „Wird die Kultur bei uns bewahrt und gefördert? Macht unser König die Sache 

gut? Lebe ich in Einklang mit der Natur? Ist die Wirtschaft gerecht?“ 

 

 

 



 

Teil XX: Das Ringen um Gerechtigkeit 

 „Kein Wesen kann zu Nichts zerfallen! / Das Ewige regt sich fort in allen, / Am Sein erhalte 

dich beglückt! / Das Sein ist ewig, denn Gesetze / Bewahren die lebendigen Schätze,  / Aus welchen 

sich das All geschmückt“ (Vermächtnis). Mit diesen Worten umschreibt Goethe prägnant die Essenz 

des Naturrechtsdenkens, an welches nochmals erinnert sein soll. Die „Idee des Naturrechts“ (Leo 

Strauss) ist die Gerechtigkeit. In der philosophischen Tradition des Abendlandes, auf die das 

Naturrechtsdenken zurückgeht, findet sich auch die Quelle des Ordnungsdenkens der Katholischen 

Soziallehre.  

Offenbarungstheologisch gilt für einen Christen immer das Herrenwort aus dem Vaterunser: 

„Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auch auf Erden“ (Mt 6, 10). Sein Wille soll auch in dieser 

Welt und somit im sozialen Bereich gelten. Die ersten drei Gebote des Dekalogs sind auf Gott hin 

ausgerichtet, die anderen sieben auf den Mitmenschen – alle sind heils- und sozialrelevant. 

Heilsrelevant ist zweifelsohne die Liebe, denn nach einem Wort des Kirchenlehrers Origenes werden 

wir dafür Rechenschaft abgeben müssen, wie sehr wir geliebt haben. Nun gibt es Liebe nie ohne 

Gerechtigkeit. Auch gibt es keine Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit. Thomas von Aquin hierzu: 

„Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit ist Brutalität, aber Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit ist die 

Mutter aller Auflösung.“ 

Die Bedeutung der Gerechtigkeit für das Leben des Menschen kommt in der Heiligen Schrift 

deutlich zum Ausdruck. In den Seligpreisungen (Glückszusage, Heilszusage) etwa: „Selig sind, die um 

die Gerechtigkeit willen verfolgt werden; denn ihrer ist das Himmelreich.“ (Mt 5, 8) Oder in den 

Psalmen an vielen Stellen, so etwa: „Denn gerecht ist der Herr und Gerechtigkeit liebt er; die 

Rechtschaffenden werden sein Antlitz schauen.“ (Ps 10,7) Das Judentum hebt bis heute die 

Wichtigkeit hervor in seinem Leben ein Zaddik, ein rechtschaffender Mensch zu sein, um in das Buch 

des Lebens eingeschrieben zu werden. 

 

Israel 

Ein Aspekt des Daseins des Christens auf Erden bedarf der Erörterung, der schon im Buch 

Genesis zum Ausdruck kommt, nämlich im Ringen Jakobs mit einem Mann, der sich ihm am Fluss 

Jabbok in den Weg stellte. Mit jenem Manne, der Gott selbst war, rang Jakob: „Der Mann sagte: Lass 

mich los, denn die Morgenröte ist aufgestiegen. Jakob aber entgegnete: Ich lasse dich nicht los, wenn 

du mich nicht segnest.“ Und dieser auserwählte Jakob bekam den neuen Namen Israel (Gottesstreiter), 

„denn mit Gott und Menschen hast du gestritten und hast gewonnen“ (Gen 32,19). Wenn nun die 

Kirche das neue Israel ist, dann kann sie es nur sein, wenn sie um jene biblische Wahrheit weiß, die in 

der Scholastik mit den Wörtern ecclesia militans, streitende Kirche, umschrieben wurde. Militia est 



vita hominis super terram, heißt es im Buch Hiob. Auch mahnt der hl. Paulus: „Kämpfe den guten 

Kampf des Glaubens“ (1 Tim 6,12). Die Bezeichnung der streitenden Kirche in Unterscheidung zur 

triumphierenden Kirche im Himmel, scheint heute fast gänzlich vergessen zu sein, dennoch gehört sie 

immer aktuell zum Wesenskern christlichen Lebens.   

Papst Leo XIII. beschrieb in seiner Enzyklika Humanum genus (1884) diese 

Auseinandersetzung, in welcher der Mensch seit dem Sündenfall steht, folgendermaßen: „Durch den 

Neid des Teufels elendiglich zum Abfall gebracht von Gott, dem Schöpfer und gütigen Spender der 

himmlischen Güter, hat die Menschheit seitdem sich in zwei verschiedene und einander feindliche 

Heerlager gespalten; während das eine von ihnen einen beständigen Kampf zu führen hat für Wahrheit 

und Tugend, streitet das andere für das Gegenteil. Das eine ist das Reich Gottes auf Erden, nämlich die 

wahre Kirche Jesu Christi. Das andere Reich ist das des Satans. Dies zweifache Reich, das zwei 

Staaten gleicht, die bei entgegengesetzten Gesetzen ganz entgegengesetzte Wege gehen, hat der 

heilige Augustinus mit scharfem Blick erkannt und doch feinsinnig zusammengefasst mit den Worten: 

‚Diese zwei Reiche hat eine zweifache Liebe geschaffen: das irdische die Eigenliebe, die bis zur 

Verachtung Gottes geht, das himmlische die Gottesliebe, die bis zur Verachtung seiner selbst geht. Mit 

verschiedenen und mannigfachen Waffen und in verschiedener Kampfesweise hat das eine das andere 

zu allen Zeiten bekämpft, wenn auch nicht immer mit derselben Heftigkeit und dem gleichen Ansturm. 

(…) Bei so dringender Gefahr, bei so entsetzlichem, hartnäckigem Kampfe gegen alles, was christlich 

heißt, ist es unsere Pflicht, hinzuweisen auf die gefährliche Lage, die Gegner kenntlich zu machen, 

ihren hinterlistigen Plänen, soviel in unsrer Kraft steht, Widerstand zu leisten.“ 

 Wofür kämpft nun der Christ oder wofür sollte er kämpfen? Es sei nochmals daran erinnert: 

„Euch aber muss es zuerst um sein Reich und um seine Gerechtigkeit gehen, dann wird euch alles 

andere dazugegeben“ (Mt 6, 33). Die Idee des Reiches Gottes ist oberster Handlungszweck, aus der die 

Beschaffenheit des sittlichen Handelns nicht wie die Mittel aus einem Zweck her leitbar ist. Dieses 

Reich ist vielmehr Inbegriff dessen, was zuvor schon als wahr, gut und schön gewusst wird. Es ist „das 

Reich der Wahrheit und des Lebens, das Reich der Heiligkeit und der Gnade, das Reich der 

Gerechtigkeit und des Friedens“ (Präfation vom Königtum Christi). Dieses Reich umfasst eine 

erkennbare „Ordnung der Dinge“, ohne die ein sinnvolles Zusammenleben nicht möglich ist – es ist 

das höchste Gut und höchste Ziel aller Gesellschaftsgebilde. Der Friede ist dementsprechend nach 

einem Wort von Augustinus die Ruhe in der Ordnung. Es gilt seine Gerechtigkeit durch seine Gnade 

zu suchen, zu finden und zu leben. Dies ist nicht nur ein Weg, sondern eben der unabdingbare Weg 

zum Heil, daher gilt: „Der Gerechtigkeit, der Gerechtigkeit jage nach“ (Dtn 16, 20). 

 

 

 



 

Referenzen zur Sozialverkündigung 

 Die katholische Sozialverkündigung bzw. Soziallehre (oder auch Gesellschaftslehre) ist die 

Lehre der römisch-katholischen Kirche von der Gestaltung der Gesellschaft. Im Grunde ist sie eine 

Anwendung der unveränderlichen christlichen Moral auf die Gesellschaft und den Staat in 

Auseinandersetzung mit den Problemen der Zeit. Eng verknüpft ist die Soziallehre mit den 

Verlautbarungen des päpstlichen Lehramts, insbesondere den so genannten Sozialenzykliken. Obwohl 

die Kirche seit ihren Anfängen zur sittlichen Gestaltung des sozialen Lebens Stellung bezog und in der 

Lehrschule der Kirche, der Scholastik, die naturrechtlichen Grundlagen ihres Menschen- und 

Gesellschaftsbildes entwickelte, gibt es eine Soziallehre im engeren Sinne erst seit der ersten 1891 

veröffentlichten expliziten Sozialenzyklika Rerum Novarum. Im Folgenden sind die wichtigsten 

päpstlichen Rundschreiben aufgelistet.  

  

Päpstliche Verlautbarungen 

Gregor XVI. 

• 15. August 1832 Enzyklika Mirari vos über die Äußerungen zu den Verwirrungen in Kirche und 

Staat.  

Leo XIII. 

• 21. April 1878, Antrittsenzyklika Inscrutabili Dei consilio über die katholische Religion als 

Fundament der Religion und Gesellschaft, 

• 28. Dezember 1878, Enzyklika Quod apostolici muneris über die modernen Irrtümer, den 

Kampf des Sozialismus gegen Religion und gesellschaftliche Ordnung,  

• 29. Juni 1881, Enzyklika Diuturnum illud über die höchste Würde im Bereich des Staatswesens, 

• 20. April 1884, Enzyklika Humanum genus über Freimaurerei und ihre Verurteilung, 

• 1. November 1885, Enzyklika Immortale Dei über die christliche Staatsordnung.  

• 20. Juni 1888 Enzyklika Libertas praestantissimum über die Freiheit und den Irrtum des 

Liberalismus, 

• 25. Dezember 1888, Enzyklika Exeunte iam anno vom christlichen Leben. 

• 10. Januar 1890 Enzyklika Sapientiae christianae über die wichtigsten Pflichten der christlichen 

Staatsbürger, 

• 15. Mai 1891, Enzyklika Rerum novarum über die Arbeiterfrage (auch die „Magna Charta“ 

einer neuen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung genannt), 

• 18. Januar 1901, Enzyklika Graves de communi re über die Katholische Aktion und die 

christliche Demokratie. 

Pius X. 

• 18. Dezember 1903, Motu proprio Fin dalla prima nostra über die Grundordnung der 

katholischen Volksaktion (Sozialsyllabus), 

• 11. Februar 1906, Enzyklika Vehementer nos gegen die Trennung von Staat und Kirche in 

Frankreich.  

 

 

http://www.kathpedia.com/index.php?title=Moral
https://de.wikipedia.org/wiki/Scholastik
https://de.wikipedia.org/wiki/Naturrecht
https://de.wikipedia.org/wiki/Rerum_Novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Gregor_XVI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=15._August
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1832
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mirari_vos
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Leo_XIII.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Antrittsenzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Inscrutabili_dei_consilio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Quod_apostolici_muneris
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sozialismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Religion
http://www.kathpedia.com/index.php?title=29._Juni
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1881
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Diuturnum_illud
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Immortale_dei
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Libertas_praestantissimum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Freiheit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Liberalismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Exeunte_iam_anno
http://www.kathpedia.com/index.php?title=10._Januar
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1890
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sapientiae_christianae
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Magna_Charta
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Graves_de_communi_re
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Katholische_Aktion
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Demokratie
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pius_X.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Motu_proprio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Fin_dalla_prima_nostra
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Syllabus


Pius XI. 

• 5. Juni 1929, Konzilskongregation Schreiben über die Streitfrage zwischen Arbeitgebern und 

Arbeitnehmern der Gegend, 

• 15. Mai 193, Enzyklika Quadragesimo anno, anlässlich der 40-Jahrfeier der Enzyklika Rerum 

novarum über die christliche Gesellschaftsordnung, den Sozialismus und den gerechten Lohn, 

• 29. Juni 1931, Enzyklika Non abbiamo bisogno über die Katholische Aktion und die 

faschistischen Übergriffe in Italien, 

• 14. März 1937, Enzyklika Mit brennender Sorge an die Erzbischöfe und Bischöfe Deutschlands 

über die Lage der katholischen Kirche im „Dritten Reich“, 

• 19. März 1937, Enzyklika Divini redemptoris über den atheistischen Kommunismus,  

• 28. März 1937, Enzyklika Firmissimam constantiam an die Erzbischöfe und Bischöfe und die 

anderen Oberhirten der Vereinigten Staaten von Mexiko über die katholische Lehre als Schule 

der Elite im sozialen und politischen Leben.  

Pius XII. 

• 24. März 1940, Osterpredigt Exsultet iam angelica turba caelorum über die religiöse 

Wiedergeburt als Voraussetzung der gesellschaftlichen Erneuerung, 

• 1. Juni 1941, Pfingstbotschaft (Ansprache) La solennità della Pentecoste, anlässlich der 50-

Jahrfeier der Enzyklika Rerum novarum, 

• 24. Dezember 1942, Weihnachtsrundfunkbotschaft Di anno in anno über die innere Ordnung 

der Völker, 

• 10. Juli 1946, Apostolischer Brief C'est un geste an den Präsidenten der Sozialen Wochen 

Frankreichs, anlässlich der Studientagung in Straßburg, über die Freiheit als Grundlage des 

Gemeinschaftslebens und die Gefahren unterschiedsloser Verstaatlichung, 

• 2. Juni 1947, Ansprache Ancora una volta an das Kardinalskollegium,  

• 12. März 1950, Enzyklika Anni sacri, Der Passionssonntag 1950 wird zum Gebetstag für die 

Erneuerung der sittlichen Ordnung und die Eintracht der Völker erklärt, 

• 10. Februar 1952, Radiobotschaft Dal Nostro cuore an die Gläubigen von Rom über die 

Christenheit als Sauerteig in der sittlichen Erneuerung der Welt.  

Johannes XXIII. 

• 15. Mai 1961, Enzyklika Mater et magistra anlässlich der 70-Jahrfeier der Enzyklika Rerum 

novarum über die Soziallehre der Kirche und die jüngsten Entwicklungen des gesellschaftlichen 

Lebens, 

• 11. April 1963, Enzyklika Pacem in terris über den Frieden unter den Völkern in Wahrheit, 

Gerechtigkeit und Freiheit (Charta der Menschenrechte).   

Paul VI. 

• 7. Dezember 1965, Zweites Vatikanisches Konzil: Pastorale Konstitution Gaudium et spes über 

die Kirche in der Welt von heute, 

• 7. Dezember 1965, Zweites Vatikanisches Konzil: Erklärung Dignitatis humanae über die 

Religionsfreiheit, 

• 26. März 1967 Enzyklika Populorum progressio über den Fortschritt der Völker. 

• 14. Mai 1971 Apostolisches Schreiben Octogesima adveniens an seine Eminenz Kardinal 

Maurice Roy anlässlich der 80-Jahrfeier der Enzyklika Rerum novarum. 

Johannes Paul II. 

• 14. September 1981, Enzyklika Laborem exercens über die christliche Würde der menschliche 

Arbeit, 

• 30. Dezember 1987, Enzyklika Sollicitudo rei socialis über den Nord-Süd-Konflikt, 

• 30. Dezember 1988, Kongregation für das katholische Bildungswesen: Leitlinien für das 

Studium und den Unterricht der Soziallehre der Kirche in der Priesterausbildung, 

http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pius_XI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kongregation_f%C3%BCr_den_Klerus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Quadragesimo_anno
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sozialismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=29._Juni
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1931
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Non_abbiamo_bisogno
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Katholische_Aktion
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Italien
http://www.kathpedia.com/index.php?title=14._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1937
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mit_brennender_Sorge
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Erzbischof
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Bisch%C3%B6fe
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Nationalsozialismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=19._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1937
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Divini_redemptoris
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Atheismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kommunismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=28._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1937
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Firmissimam_constantiam
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Erzbisch%C3%B6fe
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Bisch%C3%B6fe
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mexiko
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Schule
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pius_XII.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=24._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1940
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Predigt
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Exsultet_iam_angelica_turba_caelorum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ansprache
http://www.kathpedia.com/index.php?title=La_solennit%C3%A0_della_Pentecoste
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Di_anno_in_anno&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=10._Juli
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1946
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Apostolischer_Brief
http://www.kathpedia.com/index.php?title=C%27est_un_geste
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Frankreich
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Freiheit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=2._Juni
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1947
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ansprache
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ancora_una_volta
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kardinalskollegium
http://www.kathpedia.com/index.php?title=12._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1950
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Anni_sacri
http://www.kathpedia.com/index.php?title=10._Februar
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1952
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Dal_Nostro_cuore
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rom
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Johannes_XXIII.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mater_et_magistra
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pacem_in_terris
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Menschenrechte
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Paul_VI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=7._Dezember
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1965
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Zweites_Vatikanisches_Konzil
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pastorale_Konstitution
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Gaudium_et_spes
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kirche
http://www.kathpedia.com/index.php?title=7._Dezember
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1965
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Zweites_Vatikanisches_Konzil
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Erkl%C3%A4rung&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Dignitatis_humanae
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Religionsfreiheit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Populorum_progressio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Apostolisches_Schreiben
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Octogesima_adveniens
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kardinal
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Maurice_Roy
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Johannes_Paul_II.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Laborem_exercens
http://www.kathpedia.com/index.php?title=W%C3%BCrde&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Arbeit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sollicitudo_rei_socialis
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kongregation_f%C3%BCr_das_katholische_Bildungswesen
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Priesterausbildung


• 15. Mai 1991, Enzyklika Centesimus annus anlässlich der 100-Jahrfeier der Enzyklika Rerum 

novarum zum Ende des Kommunismus, 

• 1. Januar 1994, Motu proprio Socialium scientiarum zur Errichtung der Päpstlichen Akademie 

der Sozialwissenschaften, 

• 4. Oktober 1996, Päpstlicher Rat Cor Unum: Schreiben Der Hunger in der Welt - Eine 

Herausforderung für alle solidarische Entwicklung, 

• 24. November 2002, Kongregation für die Glaubenslehre, Lehrmäßige Note zu einigen Fragen 

über den Einsatz und das Verhalten der Katholiken im politischen Leben, 

• 2004 Päpstlicher Rat für Gerechtigkeit und Frieden Iustitia et Pax (Hg.): Kompendium der 

Soziallehre der Kirche. 

Benedikt XVI. 

• 30. November 2007, Enzyklika Spe salvi über die christliche Hoffnung,  

• 29. Juni 2009, Enzyklika Caritas in veritate zum Abschluss des Paulusjahres.  

Franziskus 

• 24. Mai 2015, Enzyklika Laudato si´ über die Sorge für das gemeinsame Haus.  

 

 

Aktuelle Quellenverweise 

 Wie könnte sich der interessierte Katholik oder Bürger guten Willens heute eine Übersicht 

über die Sozialverkündigung verschaffen und auf authentische Quellen zurückgreifen? Das Internet als 

eine zunehmende Art „Gegenöffentlichkeit“ zu den Tagesnachrichten, die selten die eigentlichen 

tiefergehenden Probleme von Menschen und Gesellschaft ansprechen, kann helfen. Auch wenn man 

hin und wieder eine qualitätsvolle weltanschauliche Kontroverse in der Öffentlichkeit vernimmt, sehr 

selten werden echte katholische Positionen repräsentiert, weshalb der Christ aufgerufen ist, sich umso 

mehr zu informieren, weiterzubilden und das „Schwert des Geistes“ (Eph 6,17) zu schärfen. Eine gute 

kompakte Übersicht verschafft das katholische Internetportal Kathpedia mit seinem Eintrag über die 

Katholische Soziallehre.  

Es lässt sich feststellen, dass das Lehramt der Kirche in der Vergangenheit bestrebt war, die 

Irrtümer festzustellen und die Katholiken zu warnen. Im Laufe der Jahrzehnte des vorigen 

Jahrhunderts ging das Lehramt und die Bischöfe stärker dazu über, die Lehre der Kirche positiv im 

„Horizont der Zeit“ darzustellen. Diese Strategie barg die Gefahr in sich, dass die Soziallehre verkürzt 

dargestellt werden könnte und oft wird. Aus diesem Grund sei insbesondere auf das Civitas Institut 

hingewiesen, das sich der traditionellen Soziallehre verpflichtet weiß und auch zu aktuellen Problemen 

Stellung bezieht. Das Institut gibt auch die gleichnamige Zeitschrift Civitas heraus. Ziel des Instituts 

ist es, einen Beitrag zur Verwirklichung des sozialen Königtums Jesu Christi zu leisten.  

Die Soziallehre der Kirche wurde und wird wissenschaftlich reflektiert. Zahlreiche 

Veröffentlichungen wurden zu diesem großen Themenbereich publiziert. Abgesehen von jener der 

staatlichen Bildungseinrichtung, die leider zu oft zeitgeistkonform sind, seien die Beiträge der Neuen 

http://www.kathpedia.com/index.php?title=Centesimus_annus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Motu_proprio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Socialium_scientiarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstliche_Akademie_der_Sozialwissenschaften&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstliche_Akademie_der_Sozialwissenschaften&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstlicher_Rat_Cor_Unum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Der_Hunger_in_der_Welt
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kongregation_f%C3%BCr_die_Glaubenslehre
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Note_zu_einigen_Fragen_%C3%BCber_den_Einsatz_und_das_Verhalten_der_Katholiken_im_politischen_Leben
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Note_zu_einigen_Fragen_%C3%BCber_den_Einsatz_und_das_Verhalten_der_Katholiken_im_politischen_Leben
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstlicher_Rat_f%C3%BCr_Gerechtigkeit_und_Frieden
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kompendium_der_Soziallehre_der_Kirche
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kompendium_der_Soziallehre_der_Kirche
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Benedikt_XVI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Spe_salvi
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Hoffnung
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Caritas_in_veritate
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Paulusjahr
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Franziskus_%28Papst%29
http://www.kathpedia.com/index.php?title=24._Mai
http://www.kathpedia.com/index.php?title=2015
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Laudato_si


Ordnung von Prof. Wolfgang Ockenfels OP empfohlen, die zu aktuellen Fragestellung qualitätsvolle 

Analysen liefert. Die Deutsche Bischofskonferenz hat auch eine eigene wissenschaftliche Einrichtung 

gegründet, nämlich die Katholische Sozialwissenschaftliche Zentralstelle in Mönchengladbach unter 

Leitung von Msgr. Prof. Dr. Peter Schallenberg. Sie verfügt mit der Reihe Kirche und Gesellschaft 

über eine akademische Vertiefung in viele sozialethische Themenbereiche. Eine kirchliche Vertretung 

bei den Institutionen der EU in Brüssel, die COMECE, gäbe es auch, die Berichte über aktuelle 

Entwicklungen veröffentlicht.  

 

Zur vertiefenden Nachlese 

Zum Nachlesen und zum Studium bietet sich eine Fülle von guten Werken, die die Soziallehre 

kompetent, kompakt oder ausführlich darlegen. Eine Empfehlung des Verfassers:  

- Johannes Messner: Kurz gefaßte christliche Soziallehre 

- Joseph Höffner: Christliche Gesellschaftslehre 

- Domenic Mélé: Christen in der Gesellschaft. Einführung in die Soziallehre der Kirche 

- Anton Rauscher SJ (Hrsg.): Handbuch der Katholischen Soziallehre 

- Emil Muhler: Die Soziallehre der Päpste 

- Wolfgang Ockenfels: Kleine katholische Soziallehre. Eine Einführung 

- Fridolin Arthur Utz: Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens  

 

Zur Thematik Naturrecht seien folgende Werke empfohlen:  

- Johannes Messner: Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und 

Wirtschaftsethik 

- Herbert Pribyl (Hrsg.): Das Naturrecht. Quellen und Bedeutung für die Gegenwart 

- Heinrich Rommen: Die ewige Wiederkehr des Naturrechts 

- Wolfgang Waldstein: Ins Herz geschrieben. Das Naturrecht als Fundament einer menschlichen 

Gesellschaft 

 

Und nicht zuletzt sei der vom Vatikan veröffentlichten Docat empfohlen, der sich auch als 

gute Geschenkidee (nicht nur für jüngere Menschen wie etwa Firmlinge) empfiehlt. In der (bewährten) 

Frage-Antwort-Form werden in den Kapiteln Liebe, Kirche und das Soziale, menschliche Person, 

Prinzipien der Soziallehre, Familie, menschliche Arbeit, Wirtschaft, politische Gemeinschaft, 

internationale Gemeinschaft, Umwelt, Friede und „Die Liebe tun“ alle relevanten Themen der 

Sozialverkündigung abgehandelt. Mit zahlreichen Zitaten werden die Darlegungen umrahmt, so wie 

etwa folgender: „Gott selbst ist der Weltschöpfer, und die Schöpfung ist nicht zu Ende. Gott arbeitet“ 

(Papst Benedikt XVI.).  

 

http://www.kathpedia.com/index.php?title=Joseph_Höffner
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Anton_Rauscher&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=SJ


 

Quellen- und Literaturverzeichnis 

- Anzenbacher, Arno: Christliche Sozialethik. Einführung und Prinzipien, Paderborn, 1997; 

- Aristoteles: Nikomachische Ethik, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1985; 

- Aristoteles: Politik, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1990; 

- Augustinus, Aurelius: De civitate Dei (Der Gottesstaat), übersetzt von Carl Johann Perl, 2. 

Auflage, Salzburg, O. Müller, 1966.      

- Böckenförde, Ernst-Wolfgang: Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie 

und Verfassungsgeschichte, Suhrkamp, Frankfurt/Main, 1991; 

- Cortés, Donoso: Der Abfall vom Abendland, Dokumente, Thomas Morus Presse, Herder, Wien, 

1948; 

- Essays über den Katholizismus, den Liberalismus und den Sozialismus und andere Schriften 

aus den Jahren 1861 bis 1853, herausgegeben von Günter Maschke, Weinheim, Acta 

humaniora, 1989; 

- Dostojewski, Fjodor: Der Großinquisitor, Insel Verlag, 2013, Berlin.  

- Herr, Theodor: Katholische Soziallehre. Eine Einführung. Bonfiatius Verlag, Paderborn, 1987; 

- Hill, Terence: After the Naturral Law. How the Classical Worldview Supports Our Modern Moral 

and Political Values/Nach dem Naturrecht. Wie die klassische Weltsicht unsere modernen 

moralischen und politischen Werte födert, Ignatius Press, San Francisco, 2016 / Editiones 

Scholasticae, Neunkirchen-Seelscheid, 2018.  

- Katholische Kirche: „Docat“ Was tun? (Die Soziallehre der Kirche), Youcat Foundation, 2016.  

- Katechismus der Katholischen Kirche, Rom;  

- Katholische Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands: Texte zur katholischen Soziallehre 

Ketteler Verlag, Waldmünchen, 2007; 

- Küppers, Arnd: Die Ordnungsethik der katholischen Soziallehre (Kirche und Gesellschaft Grüne 

Reihe Heft Nr. 436, Hrsg. von der Katholischen Sozialwissenschaftlichen Zentralstelle), Bachem 

Medien, Köln 2017; 

- Leuniger, Ernst: Einführung in die Katholische Soziallehre. Ein Arbeitsbuch für das Gruppen- und 

Selbststudium, LiT Verlag Dr. W. Hopf, Berlin, 2009; 

- Machek, Christian: Die invocatio Dei in europäischen Verfassungen. Deutung und Bedeutung aus 

christlich-konservativer Weltanschauung, Regensburg, Grin Verlag, 2008; 

- Maritain, Jacques: Christlicher Humanismus. Politische und geistige Fragen einer neuen 

Christenheit (Humanisme intégral), Heidelberg, Peffer Verlag, 1950; 

- Marx, Reinhard: Das Kapital, Das Kapital. Ein Plädoyer für den Menschen. Unter Mitarbeit von 

Dr. Arnd Küppers, Knaur Taschenbuchverlag, München, 2008; 

- Mélé, Domenec: Christen in der Gesellschaft. Einführung in die Soziallehre der Kirche (Orginal: 

Cristianos en la Sociadad), Verlag Fallbaender, Wien, 2009; 

https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&text=Katholische+Arbeitnehmer-Bewegung+Deutschlands+e.V.&search-alias=books-de&field-author=Katholische+Arbeitnehmer-Bewegung+Deutschlands+e.V.&sort=relevancerank


- Messner, Johannes: Das Gemeinwohl. Idee, Wirklichkeit, Aufgaben, Fromms Taschenbücher, 

Osnabrück, 1962; 

- Das Naturrecht. Handbuch für Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschaftsethik, Duncker 

und Humblot, Berlin, 1984; 

- Ethik. Kompendium der Gesamtethik, Tyrolia, Innsbruck, 1955; 

- Kurzgefasste christliche Soziallehre, Erzbischöfliches Sekretariat, Wien; 

- Muhler, Emil: Die Soziallehre der Päpste, Olzog, München, 1957; 

- Müller, Christian (Hsrg.): Naturrecht und Moral in pluralistischer Gesellschaft, Schöningh, 

Paderborn, 2018; 

- Nigg, Walter: Das ewige Reich, Zürich, Artemis Verlag, 1954; 

- Orwell, George: 1984, 40. Auflage, Ullstein, Berlin, 1949; 

- Pieper, Josef: Das Viergespann, München, Kösel Verlag, 1964; 

- Grundformen sozialer Spielregeln, München, Kösel Verlag, 1987; 

- Platon: Politeia/Der Staat. Oder Über die Gerechtigkeit, Übersetzt von A. Horneffer, Klinkhardt 

Verlag, Bad Heilbronn, 1945; 

- Pribyl, Herbert / Machek, Christian (Hrsg.): Das Naturrecht. Quellen und Bedeutung für die 

Gegenwart, Be & Be Verlag, Heiligenkreuz, 2015; 

- Rauscher, Anton (Hrsg.) in Verbindung mit Jörg Althammer, Wolfgang Bergsdorf, Otto 

Depenheuer: Handbuch der Katholischen Soziallehre. Im Auftrag der Görres-Gesellschaft zur 

Pflege der Wissenschaft und der Katholischen Sozialwissenschaftlichen Zentralstelle,  

- Kirche in der Welt. Beiträge zur christlichen Gesellschaftsverantwortung, 2 Bände, Würzburg 

1988, Duncker & Humblot, Berlin, 2008; 

- Herr, Theodor: Katholische Soziallehre. Eine Einführung, Bonifatius, Paderborn 1987; 

- Nell-Breuning: Gerechtigkeit und Freiheit, Grundzüge katholische Soziallehre, Wien, 1980; 

- Ratzinger, Joseph: Werte in Zeiten des Umbruch. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, 

Herder Verlag, Freiburg, 2005; 

- Romig, Friedrich: Um das Reich Gottes. Vier Traktate über den Konservativismus, Band I + II, Die 

Weiße Rose, Wiener Neudorf, 1993; 

- Rommen, Heinrich: Die ewige Wiederkehr des Naturrechts, Josef Kösel, München, 1947; 

- Schasching, Johannes SJ: Die Soziale Botschaft der Kirche.  Von Leo XIII. bis Johannes XXIII., 

Innsbruck,  Tyrolia Verlag, 1991; 

- Schmitt, Carl: Römischer Katholizismus und politische Form, München, Theatiner Verlag, 1925; 

- Schmölz, Franz Martin (Hrsg.): Das Naturrecht in der politischen Theorie, Wien, 

Forschungsgespräch, Springer Verlag, 1963; 

- Der Mensch in der politischen Ordnung, Salzburg, Verlag Anton Pustet, 1966; 

- Schmölz, Franz Martin: Zerstörung und Rekonstruktion der politischen Ethik, Münchner 

Studien zur Politik, München, 2. Heft, Verlag C.H. Beck, 1963; 

- Schnarrer, Johannes Michael: Norm und Naturrecht verstehen. Eine Studie zu Herausforderungen 

der Fundamentalethik, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1999; 

https://de.wikipedia.org/wiki/Theodor_Herr


- Schneider, Heinrich: Europas Krise und die katholische Soziallehre – Herausforderungen und 

Perspektiven, Be&Be Verlag, Heiligenkreuz, 2014; 

- Spaemann, Robert  / Löw, Reinhard: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung des 

teleologischen Denkens, München, Piper, 1985; 

- Strauss, Leo: Naturrecht und Geschichte, Stuttgart, Köhler, 1956; 

- Voegelin, Eric: Die Neue Wissenschaft der Politik, München, Wilhelm Fink Verlag, 2004 / 

    The New Science of Politics, An Introduction, Chicago, University of Chicago Press, 1952; 

- von Goethe, Johann Wolfgang: Sämtliche Werke, Deutscher Literaturhausverlag, Berlin, 2003. 

- Aquin, Thomas: De regimine principum (Über die Herrschaft der Fürsten), übers. von Friedrich 

Schreyvogl, Reclam, Stuttgart, 1971; 

- Summa contra Gentiles: Oder die Verteidigung der höchsten Wahrheiten, übers. von Helmut 

Fahsel, Fraumünster-Verlag, Zürich, 1945; 

- Summe der Theologie, zusammengefasst, eingeleitet und erläutert von Joseph Bernhart, Band 

I-III, Alfred Körner Verlag, Stuttgart, 1954; 

- von Nell-Breuning, Oswald: Gerechtigkeit und Freiheit, Grundzüge katholische Soziallehre, 2. 

Aufl., München, 1985;  

- von Schnönburg, Alexander: Die lässige Kunst des Anstands. 27 altmodische Tugenden für unsere 

heutige Zeit, Piper, München, 2018.  

- Waldstein, Wolfgang: Ins Herz geschrieben. Das Naturrecht als Fundament einer menschlichen 

Gesellschaft, Ulrich Verlag, Augsburg, 2010.  

- Weiler, Rudolf: Die soziale Botschaft der Kirche. Einführung in die Katholische Soziallehre, 

Verlag Verband der wissenschaftlichen Gesellschaften, Wien, 1993; 

- Einführung in die katholische Soziallehre. Ein systematischer Abriss, Verlag Styria, Graz, 

1991. 

- Einführung in die politische Ethik, Verlag Ulrich Moser/Styria, Graz, 1992. 

- Gerechtigkeit in der sozialen Ordnung. Die Tugend der Gerechtigkeit im Zeitalter der 

Globalisierung (Hrsg.), Duncker & Humblot, Berlin, 1999. 

- Herausforderung Naturrecht. Beiträge zur Erneuerung und Anwendung des Naturrechts in 

der Ethik, Austria Medien Service, Graz, 1996. 

- Welty, Eberhard: Herders Sozialkatechismus. 3.Bände, Verlag Herder Freiburg, 1951.  

- Utz, Arthur Fridolin  (Hrsg.): Bibliographie der Sozialethik. 9 Bände, Herder, Freiburg, 1960-1980. 

- Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius X., Herder, 

Freiburg, 1954. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Oswald_von_Nell-Breuning
https://de.wikipedia.org/wiki/Arthur_Fridolin_Utz


 

Internet-Quellen 

- Kurz gefasste christliche Soziallehre Johannes Messner:  

https://www.univie.ac.at/messner-gesellschaft/christliche_soziallehre.pdf 

- Civitas Institut: https://www.civitas-institut.de/ 

- Comece - Europäische Bischofskonferenz: http://www.comece.eu/site/en/home 

- Die Neue Ordnung: http://www.die-neue-ordnung.de/ 

- Iustitia et pax mit Archiv zur Soziallehre: http://iupax.at 

- Linksammlung zur Katholischen Soziallehre: http://glaube-und-kirche.de/glaube20.htm 

- Kathpedia Beitrag zur Soziallehre: http://www.kathpedia.com/index.php?title=Soziallehre 

- Katholische Sozialwissenschaftliche Zentralstelle: https://www.ksz.de 

https://www.univie.ac.at/messner-gesellschaft/christliche_soziallehre.pdf
https://www.civitas-institut.de/
http://www.comece.eu/site/en/home
http://www.die-neue-ordnung.de/
http://iupax.at/
http://glaube/
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Soziallehre


 


