
 

Kurs „Philosophische Grundlagen des Abendlandes: 

Platon und die Rückkehr zu den Ursprüngen der politischen Philosophie” 

Dr. Christian Machek 

 
1. Einheit: Einführung in das Werk Platons – Übersicht: 

 α ) Was ist Philosophie eigentlich? 

 β ) Das Staunen als Anfang der Philosophie 

 γ ) Unwissenheit und Wissen über Platon - 3 Zitate 

 δ ) Der antimoderne Platon   

 ε ) Die heutige politische Relevanz Platons 

 

zu α ) Was ist Philosophie eigentlich? 

Die Philosophie im Sinne von Platons will begründetes 

Wissen über das Wesen der Dinge. Sie will das Ganze 

erfassen und zu diesem gehören insbesondere ethische und 

teleologische (=zielgerichtete) Prinzipien. Der platonischen 

und somit auch der aristotelischen sowie scholastisch-

katholischen Philosophie geht es darum die ewig aktuellen 

Fragen nach dem „Wahren, Schönen und Guten“ (Platon) zu 

stellen und möglichst zu beantworten. Das Kennzeichen 

dieser Philosophie der ersten Prinzipien, auch philosophia 

perrenis genannt, ist, dass sie das Primat der Wirklichkeit 

und der Wirklichkeit der „Ideen“, deren höchstes Prinzip die 

göttlichen „Idee des Guten“ selbst ist, anerkennt. Sie will 

die Übereinstimmung des eigenen Denkens mit dem 

wirklichen, entborgenen Sein, zu dem unsere eigene 

Existenz in allen ihren Dimensionen und somit auch unser 

Leben in Kultur und Sitte gehören. 

Der philosophische Aufstieg zu den wahren „Ideen“, etwa 

beschrieben in Platons berühmten Höhengleichnis, ist einer 

von der sinnlichen Wahrnehmung (aisthesis), über die 

Meinungen (doxa) und den Bruch mit ihr, sowie des logischen Schließens (logos) zur wahren Erkenntnis 

(episteme) mittels des vernünftigen Geistes (noesis). Und dieser Aufstieg der Seele geschieht durch eine 

existentielle Verwandlung, einer Katharsis (Wandlung, Reinigung) kraft des Eros und muss kein angenehmer 

Aufstieg sein. 

Sokrates, dem Lehrer und Meister Platons, ging es primär um Bestimmungen im Bereich des guten Lebens, 

der Ethik. Er stellte die fundamentale, essentielle Frage: Was ist das gute Leben? Und in weiterer Folge auch: 

Was ist das rechte Maß? Was ist Tapferkeit? Was Frömmigkeit? Was ist Gerechtigkeit? Diese Fragen haben 

eine politische Dimension. Das gute Leben ist eines entsprechend der Tugenden (areté=Bestheit), die eine 

harmonische, wohl geordnete Seele ermöglicht. Und eine solche Seele bzw. ein tugendhafter Mensch ist auch 

der glückliche entsprechend der Eudamonia. Diese Seelenlehre steht in Verbindung mit der 

„Staatslehre“ Platons, deren Fundament die Gerechtigkeit und die „Idee des Guten“ ist. 

 



zu β ) Das Staunen (thaumazein) als Anfang der Philosophie 

Sokrates: „[…] οὖτος μὲν οἴεταί τι εἰδέναι οὐκ εἰδώς, ἐγὼ δέ, ὥσπερ οὖν οὐκ οἶδα, οὐδὲ οἴμαι - allein dieser 

doch meint zu wissen, da er nicht weiß, ich aber, wie ich eben nicht weiß, so meine ich es auch 

nicht.“ (Apologie/Die Verteidiungsrede Sokrates’, 21d-22e) 

zu γ ) Unwissenheit und Wissen über Platon – 3 Zitate 

1) A. North-Whitehead: „Die europäische Geistesgeschichte ist eine Serie aus Fußnoten zu Platon.“ 

2) F. Hölderlin: „Heiliger Platon vergib, man hat schwer an dir gesündigt.“ 

3) G. W. F. Hegel: „Platons Werke sind ohne Zweifel eines der schönsten Geschenke, welche uns das 

Schicksal aus dem Altertum aufbewahrt hat.“ 

zu δ ) Der antimoderne Platon 

Platon bekämpfte den Sophismus seiner Zeit, der sich (heute) u.a. in vier Antis wiederfindet: 

Materialismus, Nominalismus, Relativismus, Utilitarismus 

Leo Strauss zur (religiösen) Situation der Gegenwart: 

 „Völlig autoritätslos, völlig direktionslos stehen wir in der Welt. Erst jetzt hat die Frage: ‚Pos bioteos’? 

[Was ist das gute Leben?] wieder ihre ganze Schärfe bekommen. Wir können sie wieder stellen. Wir haben die 

Möglichkeit, sie im vollen Ernst zu stellen. Wir können nicht mehr Platons Dialoge obenhin lesen, um 

verwundert festzustellen, dass schon der alte Platon das und das wusste; wir können nicht mehr obenhin gegen 

ihn polemisieren. (…) Wir können ganz von vorne anfangen: uns fehlen alle polemischen Affekte gegen die 

Tradition (haben wir doch nichts, von wo aus wir polemisch sein könnten); und zugleich ist uns die Tradition 

völlig entfremdet, völlig fragwürdig. Wir können aber nicht von uns aus sofort antworten; denn wir wissen, 

dass wir tief in eine Tradition verstrickt sind: Wir sind noch viel tiefer unten als die Höhlenbewohner Platons. 

Wir müssen uns zum Ursprung der Tradition, auf die Stufe natürlicher Unwissenheit, erheben. Wollten wir uns 

mit der gegenwärtigen Lage beschäftigen, so täten wir nichts anderes, als die Höhlenbewohner, die die 

Inneneinrichtung ihrer Höhle beschrieben.“ (Leo Strauss: Die Religiöse Lage der Gegenwart, in: Gesammelte 

Schriften)  

 

zu ε ) Die politische Relevanz des Platonismus 

Zitat von Platon über die (politische) Situation seiner Zeit: 

 „Denn unser Staat wurde nicht mehr verwaltet im Geiste der alten guten Sitten und Einrichtungen, 

dass die ausdrücklichen Vorschriften der Gesetze unbefolgt blieben, dass die Sitten der Menschen immerfort 

verderbt wurden, und dass die Verderbnis außerordentlich zunahm. Ferner kann auch kein Staat selbst unter 

der besten Verfassung zum Glücke des inneren Friedens gelangen, wenn seine Bürger einerseits glauben, alles 

in übermäßiger Verschwendung durchbringen zu müssen, wenn sie andererseits es für Recht halten, sich weder 

in körperlicher noch in geistiger Beziehung einer Anstrengung unterziehen zu dürfen, außer wenn es gilt, sich 

bei schwelgerischen Eß- und Trinkgelagen, 

sowie im Bette der Wollust zu zeigen. Solche 

Staaten stehen bald unter einem absoluten 

Zwingherrn, bald unter der Herrschaft der 

Geldaristokratie, bald unter einer 

Pöbelherrschaft, und kommen aus diesen 

Revolutionen gar nicht heraus, und die 

Machthaber in denselben können nicht einmal 

den Namen einer Verfassung hören, welche 

Freiheit auf dem Grunde eines allgemeinen 



Rechtes und Gleichheit vor dem Gesetz gewährt.“ (7.Brief) 


