
Kurs „Philosophische Grundlagen des Abendlandes: Platon und die 

Rückkehr zu den Ursprüngen der politischen Philosophie” 

Dr. Christian Machek 

 

10. Einheit: Padeia & Platons Politische Philosophie: Politikos und Nomoi 
 

 α ) Überblick der Werke, sowie Rück- und Ausblick 

 β ) Die Padeia – Bildung 

 γ ) Platons politische Philosophie  

 δ ) Antiken Mythen: Die Entstehung der Welt, der Mythos des  

    Prometheus, der Atlantis-Mythos sowie  

         der Mythos von Narziss und Echo 

 

zu α ) Überblick der Werke 

Frühwerke 

Apologie, Charmides, Euthydemos, Euthyphron, Gorgias,       

Hippias minor, Ion, Kratylos, Kriton, Laches, Menexenos, 

Menon, Phaidon, Protagoras, Symposion 

Mittleres 

Werk 

Parmenides, Phaidros, Politeia, Theaitetos, 

(Alkibiades I & II) 

Spätwerk Kritias, Philebos, Politikos, Sophistes, Nomoi, Timaios 

 

Zu β ) Die Padeia – Bildung 

Paideia (παιδεία paideia, „Erziehung“, „Bildung“) ist ein Schlüsselbegriff für das Verständnis der 

antiken Kultur. Er steht einerseits für die intellektuelle und ethische Erziehung und Bildung als 

Vorgang und andererseits für die Bildung als Besitz und Ergebnis des Erziehungsprozesses. Er 

bezeichnet damit nicht nur den Schulunterricht für Kinder, sondern die Hinwendung des Menschen 

zum Denken des Maßgeblichen und die Ausbildung der areté. Nur durch die richtige Paideia erreicht 

die Seele ihre „Bestform“. (Vergleiche Werner Jäger: Padeia)  

 

Zu γ ) Platons politische Philosophie  

Zentral im Denkens Sokrates und Platon steht die Frage nach dem guten Leben und der Ordnung. 

Diese Frage bezieht Platon nicht nur auf den einzelnen Menschen, sondern auf das Gemeinwesen – 

Was ist ein gutes Gemeinwesen? Platon stellte einige Überlegungen an, wie das gute Gemeinwesen 

gegründet werden könnte. Platon kann somit als ein politischer Denker mit einer eigenen politischen 

Philosophie bezeichnet werden. 

Seine politische Philosophie entfaltet Platon in ein paar Werken, zentral jedoch in den Werken 

Politeia, Politikos und den Nomoi. Die areté, somit Tauglichkeit des Gemeinwesens besteht in der 

Gerechtigkeit, dikaisýne. Eine Polis, die in sich und ihre Bürger sowie Herrscher ein rechtes Maß 

kennen, lebt in Harmonie, in Freundschaft und somit auch in Frieden, eiréne. Der Frieden ist, wie der 

Athener in den Nomoi, sagen wird, das Ziel der Politik – Frieden ermöglicht die Gerechtigkeit. Jedes 

Gemeinwesen ist für Platon ein lebendiger Organismus mit eben einer lebendigen Seele, ein 

„großgeschriebener Mensch“.  

https://de.wikipedia.org/wiki/Apologie_(Platon)
https://de.wikipedia.org/wiki/Charmides
https://de.wikipedia.org/wiki/Euthydemos
https://de.wikipedia.org/wiki/Euthyphron
https://de.wikipedia.org/wiki/Gorgias_(Platon)
https://de.wikipedia.org/wiki/Menon
https://de.wikipedia.org/wiki/Phaidon
https://de.wikipedia.org/wiki/Protagoras_(Platon)
https://de.wikipedia.org/wiki/Symposion_(Platon)
https://de.wikipedia.org/wiki/Parmenides_(Platon)
https://de.wikipedia.org/wiki/Phaidros
https://de.wikipedia.org/wiki/Politeia
https://de.wikipedia.org/wiki/Kritias_(Platon)
https://de.wikipedia.org/wiki/Philebos
https://de.wikipedia.org/wiki/Politikos
https://de.wikipedia.org/wiki/Sophistes
https://de.wikipedia.org/wiki/Timaios
https://de.wikipedia.org/wiki/Erziehung
https://de.wikipedia.org/wiki/Bildung


Gerechtigkeit wird am Beginn der Politeia am Gemeinwesen aufgewiesen: „... das jeder so behandelt 

und sich so verhält, wie es ihm entspricht.“ (433e). Jeder Teil des Ganzen des Gemeinwesens soll so 

miteinander interagieren, dass sich daraus ein stimmiges, harmonisches Ganzes, gleich der Musik 

eines Orchesters ergibt. Diese gute Polis ist im Sinne Heraklits mit einer Leier zu vergleichen, in der 

die Spannung antagonistischer Kräfte einen Wohlklang der Saiten verursacht.  

Für Platon ist klar, dass es für das gute Gemeinwesen gute Herrscher braucht und diese im Idealfall 

nur die wahren Philosophen sein können, die eben wissen, was gut ist. Poltik ist für Platon somit 

insbesondere „Personalpolitik“ – er braucht die geeigneten Staatsmänner (oder -frauen) mit 

charakterlicher Eignung. Bedauerlicherweise wollen die gerechten Menschen selbst selten etwas mit 

Politik zu tun haben, was zur Folge hat, dass sie von ungerechten Menschen beherrscht werden. Die 

Aufgabe des Staatsmannes ist u.a. die Bildung des Bürgers (ungeachtet der Meinung der Menge) 

sowie auch die Kunst des „Zusammenflechtens“.  

Zwei Werkbeschreibungen:  

 Politikos (Staatsmann): Der Politiker ist allein an seiner episteme (Erkenntnis) und Gerechtigkeit 

zu messen. Es geht um das Spannungsverhältnis von Stabilität und Innovation, staatsmännischen 

Ermessensentscheidungen und Legalismus. Es bedarf für Platon einer schriftlich festgelegten 

Verfassung, weil in die menschliche Gesellschaft im Gegensatz zum Bienenschwarm kein 

herausragender König hineingeboren wird. Die Monarchie ist im Guten und Schlechten die 

stärkste, die Oligarchie die mittlere und die Demokratie in beidem die schwächste Regierungsform. 

Der gute Staatsmann soll ein „guter Hirte“ und ein „Weber“ (von Einheit und innerer Harmonie) 

sein.  

 Nomoi/Gesetze (der zweitbeste Staat, Nomos bedeutet auch Brauch, Übereinkunft, sowie Gesang, 

Lied, Tonart): Platon entwirft einen theologisch begründeten Rechtsstaat. (Ein) Gott und nicht der 

Mensch ist Maß aller Dinge, so beginnt die Präambel des neuen Staates, womit Platon eine 

politische Theologie begründet. Platon plädiert für eine Mischverfassung aus monarchischen 

sowie aristokratischen Elementen mit Volksversammlung (ekklesia), die eine Alleinherrschaft 

sowie eine Demokratie im Sinne einer Ochlokratie verhindern soll. Die Ökonomie soll autark sein; 

es soll geheiratet werden. Zentral steht eine Verfassung, die für Stabilität sorgen soll; es gibt 

Gesetzeswächter/Richter und einen Erziehungsminister. Der Staat Platon ist eine religiös-politische 

Einheit. Es ist das Ziel aller Gesetzgebung, die Erziehung (paideia) der Menschen zur 

Gerechtigkeit als höchstem ethischen Wert zu gewährleisten. Die Erziehung, zu der Ernst und das 

Spiel gehören, hat nicht nur durch Zwang, sondern auch durch Überzeugung zu erfolgen, jedoch 

vor Verweichlichung und der Vorstellung eines angenehmen, bequemen Lebens zu warnen. Die 

aristokratische Gütergemeinschaft der oberen Klasse (in der Politeia) wird aufgegeben. Ein 

Konvent aus Gesetzeswächtern soll für die richtige Erziehung der Bürger, den Bestand des Staates 

und die Befolgung der Gesetze sorgen.  

 

Zu δ ) Die Entstehung der Welt  

Zahlreiche Mythen in der griechischen Antike handeln von ihrer 

Entstehung, jedoch konnte sich keine als allgemein gültig durchsetzen. 

Die am weitesten verbreitete Schöpfungsgeschichte ist Hesiods 

Theogonie, in der erstmals der Versuch unternommen wurde, aus 

verschiedenen Mythen eine umfassende Genealogie der Götter zu 

erstellen: Am Anfang gab es das Chaos. Aus diesem Chaos entstanden 

Gaia (Mutter Erde), Tartaros (die Unterwelt), Eros (Gott der Liebe), Nyx 

(die Nacht) und Erebos (das Dunkel). Neben der Herkunft der Götter wird 

in der Theogonie von der Abfolge der Herrschaft über die Welt erzählt, 



die in den meisten griechischen Entstehungsmythen eine zentrale Rolle spielt. Der erste Herrscher 

über die Welt, Uranos, wird von seinem Sohn, dem Titanen , entmannt und entmachtet, woraufhin die 

Titanen über die Welt herrschen. Die Titanen werden wiederum von Kronos’ Sohn Zeus gestürzt, im 

Anschluss beginnt die Herrschaft der olympischen Götter.  

Platon wird im Timaios vom Demiurgen reden, ein „Anfertiger“, ein schöpferisches Prinzip „Gott“ 

als Baumeister des Kosmos, bei Aristoteles wird er der „unbewegte Beweger“. Welt und Seele stehen 

für Platon in einem Ordnungszusammenhang, der Demiurg ist der Ordner. Diese Vorstellung wird die 

(dualistische) Gnosis und größtenteils auch die christlichen Kirchenlehrer übernehmen.  

Der Mythos von Prometheus 

Prometheus soll als Demiurg den Menschen die Zivilisation gebraucht haben, indem er den Menschen 

aus Lehm gestaltete und das Feuer brachte. Dabei kam es allerdings zu Fehlern, deren Folgen 

Unzulänglichkeiten sind, unter denen die Menschheit seither leidet.  

Prometheus gehörte dem Göttergeschlecht der Titanen. Nach einer Fehde mit Zeus entwendete 

Prometheus den Götter das Feuer und brachte es den Menschen. Deswegen wird er auf Befehl des 

Göttervaters gefesselt und in der Einöde des Kaukasusgebirge festgeschmiedet. Dort sucht ihn 

regelmäßig ein Adler auf und frisst von seiner Leber, die sich danach stets erneuert. Erst nach langer 

Zeit erlöst der Held Herakles den Titanen von dieser Qual, indem er den Adler mit einem Pfeil erlegt. 

Schließlich wird Prometheus von Zeus begnadigt und erlangt seine Freiheit zurück.  

Der Mythos von Narziss und Echo 

Narziss ist in der griechischen Mythologie, der insbesondere von Ovid rezipiert wurde, ein schöner 

Jüngling, der sich in sein eigenes Spiegelbild verliebt. Durch Sigmund Freud wurde der Begriff 

Narzissmus populär, der sowohl eine infantile Entwicklungsphase als auch eine psychopathologische 

Störung bezeichnen kann. Den Mythos von Narziss gibt es in verschiedenen Varianten.  

Eines besagt, dass der vielfach umworbene Narziss seine Verehrerinnen verschmähte, auch die 

Nymphe Echo. (Hera beraubte Echo der Sprache und ließ ihr lediglich die Fähigkeit, die letzten an sie 

gerichteten Worte zu wiederholen.) Dafür wurde er bestraft, dass er in unstillbarer Liebe zu seinem 

eigenen, im Wasser widergespiegelten Abbild verfiel. In seiner übertriebenen Liebe für sich selbst 

versuchte Narziss sein Spiegelbild zu umarmen, worauf er ins Wasser stürzte und ertrank. Nach 

seinem Tode wurde er in eine Narzisse verwandelt. 

Der Atlantis-Mythos 

Platon erwähnte erstmals die Stadt Atlantis (Stadt des 

Atlas, eines Sohnes Poseidon) und soll jenseits der „Säulen 

des Herakles“ (Gibraltar) gelegen haben. Es soll eine 

riesige Seemacht gewesen sein, reich an Früchten, Tieren 

und Rohstoffen, mit einer schönen Hauptstadt mit 

ringförmigen Stadtmauern. die allerdings von Athen 

geschlagen wurde. Platon beschreibt, dass die Gier und 

Maßlosigkeit der Atlantiden zu ihrem Untergang führten. 

Die Insel Atlantis versinkt letztendlich durch eine Naturkatastrophe im Meer.  

Ob Atlantis eine Erfindung Platons oder es die Stadt wirklich gegeben hat, ist bis heute nicht ganz 

geklärt. Auch die Frage der Interpretation des Atlantis-Mythos ist nicht ganz klar. War sie als 

warnendes Beispiel dafür gedacht, dass Hochmut vor dem Fall kommt? Platon wollte womöglich 

durch seine Erzählung die enge Verbindung zwischen Polis und Kosmos, Politik und 

Naturkatastrophe verdeutlichen. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Kronos
https://de.wikipedia.org/wiki/Kronos

