
Kurs „Philosophische Grundlagen des Abendlandes: 

Platon und die Rückkehr zu den Ursprüngen der politischen Philosophie” 

Dr. Christian Machek 

 

2. Einheit – Leben, Umwelt, Quellen & Sokrates 

 α ) Leben & Umwelt 

 β ) Einflüsse auf sein Denken – 4 Denker 

 γ ) Der Einfluss Spartas 

 δ ) Sein Lehrer und Meister Sokrates  

 ε ) Die Apologie & die Sorge um die Seele & die Mäeutik 

 

zu α ) Leben & Umwelt: Platon: 

Altgriechisch Πλάτων, Plátōn, latinisiert Plato; * 428/427 v. Chr. in Athen oder Aigina; † 348/347 v. Chr. 

in Athen war ein antiker griechischer Philosoph. Sein eigentlicher Name war Aristokles (=höchste 

Herrlichkeit). Er war Schüler des Sokrates, dessen Denken und Methode er in vielen seiner Werke 

schilderte. Die Vielseitigkeit seiner Begabungen und die Originalität seiner wegweisenden Leistungen als 

Denker und Schriftsteller machten Platon zu einer der bekanntesten und einflussreichsten 

Persönlichkeiten der Geistesgeschichte. In der Metaphysik und Erkenntnistheorie, in der Ethik, 

Anthropologie, Staatstheorie, Kosmologie, Kunsttheorie und Sprachphilosophie setzte er Maßstäbe. 

Platon hörte nicht auf Mittel zur Verbesserung der politischen Zustände zu suchen – ein wichtiger Bereich 

hierfür ist die Bildung; um selbst zu handeln wartete er auf den richtigen Zeitpunkt. Entsprechend sagte 

Platon, dem Ziel nachstrebend die hellenistische Zivilisation mit den Mittel der Liebe zur Weisheit 

(Philosophie) zu erneuern: 

 „Nicht eher werden die Übel des Menschengeschlechts aufhören als das die wahren Philosophen 

die Herrschaft übernehmen oder durch eine göttliche Fügung die Herrscher wahren Philosophen werden 

würden.“ (Politeia) 

 

zu β ) Einflüsse auf sein Denken – 4 Denker samt Vorsoraktiker: 

- Phythagoras: religiöser Zug, Glaube an Unsterblichkeit, Jenseitigkeit, Höhlengleichnis, 

                Hochachtung vor der Mathematik, Verquickung von Intellekt und Mystizismus, 

    der aus Widerstrebendem sich einigende Logos; 

- Parminedes: Wirklichkeit des zeitlosen und ewigen Einen, jeder Wandel daher Täuschung; 

      - Heraklit: „Alles fließt“, es gibt eine vernünftige Weltordnung; 

      - Sokrates: Vorliebe für ethische Probleme, Welt ist vom „Guten“ und teleologisch zu sehen 

 

Zweifelsohne bildete, wie wir in einer späteren Einheit noch genauer sehen werden, die griechische 

Mythologie einen großen Einfluss auf die Philosophie Platons; nach einem bekannten Wort war die Welt 

u.a. der alten Griechen „voll von Göttern“. Zwar übte Platon eine Kritik an den ihm überlieferten Mythen, 

nutzte jedoch wie kaum ein anderer (griechischer) Denker (neue) Mythen zur Veranschaulichung 

tieferliegender Wahrheiten. Dabei steht für Platon der Mythos nicht neben dem oder gegen den Logos 

(λόγος), sondern ergänzt ihn bzw. fördert ihn: „ich werde den Mythos als eine vernünftige Geschichte 

ansehen“ (Gorgias). In seiner Politeia sagt Platon: „Wir verstehen von diesen Dingen nichts, vertrauen 

sie auch bei Gründung unseres Staates, wenn wir vernünftig sind, keinem anderen an, bedienen uns keines 

anderen Auslegers derselben als des von den Vätern her verehrten Gottes.“ (Politeia) 



zu δ ) Sein Lehrer und Meister Sokrates 

Chearirephon, ein Freund Sokrates’, hatte dem Orakel von Delphi die Frage gestellt, 

ob jemand weiser sei als Sokrates, die Frage wurde verneint. In Wahrheit, so 

Sokrates, „ist der Gott allein weise“ und er sei der Diener dieser Gottheit, die sich 

ihm als Daimonion mitteilt. Er versuchte die Athener aufzurütteln und zu wahren, 

göttliche Ordnung zurückzuführen, die Selbstgefälligen unter ihnen zuerst. Dies ist 

daher notwendig, da sich Macht und Geist zu sehr voneinander entfernt haben. Er 

sei ein Geschenk an Athen. Doch wurde Sokrates der Asebie, der Gottlosigkeit, 

beschuldigt und angeklagt und schließlich zum Tode verurteilt, seine 

Verteidigungsrede endete im Hinblick auf (das uns allen erwartende) Gericht und 

den Tod mit den Worten: 

 „Und jetzt es ist Zeit, dass wir gehen, ich um zu sterben, und ihr um zu leben. (…) Wer aber von 

uns zum besseren Geschäft hingeht, das ist allen verborgen außer dem Gott.“ (Apologie) 

 

zu ε ) Die Apologie & die Sorge um die Seele & die Mäeutik 

Sokrates: „Ich bin euch, ihr Athener, zwar zugetan und Freund, gehorchen aber werde ich lieber dem Gott 

als euch, und solange ich noch atme und die Kraft dazu habe, werde ich nicht aufhören, nach Weisheit zu 

suchen und jeden von euch, den ich antreffe, zu ermahnen und auf meine gewohnte Art zurechtzuweisen, 

etwa: ‚Mein Bester, du bist doch ein Athener, ein Bürger der größten und an Bildung und Macht 

berühmtesten Stadt. Schämst du dich nicht, dass du dich zwar darum bemühst, wie du zu möglichst viel 

Geld, zu Ruhm und Ehre kommst, aber dich nicht um die Einsicht und die Wahrheit sorgst und 

kümmerst und darum, dass deine Seele möglichst gut werde?‘ Und wenn einer von euch widerspricht und 

behauptet, er bemühe sich darum, dann werde ich ihn nicht gleich loslassen und fortgehen, sondern ihn 

fragen und prüfen und ausforschen. Und wenn ich dann den Eindruck bekomme, dass er keine Tugend 

besitzt und das dennoch behauptet, so werde ich ihn tadeln, dass er das Wertvollste am geringsten, das 

Minderwertige aber höher schätze. So will ich es mit jedem halten, dem ich begegne, mit Jungen und 

Alten, Fremden und Bürgern, vor allem mit euch 

Bürgern, die ihr mir von Natur aus nähersteht; denn das, 

wisst es nur, befiehlt der Gott. Und ich glaube, dass 

euch noch nie eine größere Wohltat im Staat erwiesen 

wurde als dieser Dienst, den ich dem Gott leiste. Denn 

nichts Anderes tue ich, als dass ich umhergehe, um 

Jung und Alt unter euch zu überreden, nicht mehr so 

sehr für den Leib zu sorgen und für das Geld, sondern 

euch mehr um die Seele zu kümmern und darum, dass 

sie möglichst gut werde.“ (Apologie) 

     Überreste des Tempels des Orakels von Delphi 

 

Sokrates bediente sich einer eigenen Methode, die als Mäeutik – eine Art „geistige Geburtshilfe“ – 

bezeichnet wird: Durch Fragen – und nicht durch Belehren des Gesprächspartners – sollte die eigene, 

persönliche Einsicht in das Wissen (episteme) um das Gute (agathón) und Edle (kalón) geboren werden 

gewonnen werden. Dabei deckte Sokrates das Scheinwissen, Halbwissen und die Unwissenheit seiner 

Zeitgenossen auf; er wollte begründete Antworten auf seine Fragen und nicht, dass Menschen nur 

Meinungen bzw. einem Konventionalismus folgen. Insbesondere durch die Existentialen des Todes und 

des Eros sollte dabei in einer Katharsis die eigene Seele in eine rechte Ordnung gebracht werden und 

dadurch der Mensch gerecht (díkē) und somit tugendhaft werden. 


