
Kurs „Philosophische Grundlagen des Abendlandes: 

Platon und die Rückkehr zu den Ursprüngen der politischen Philosophie” 

Dr. Christian Machek 

 

3. Einheit: 

Thema: Das Frühwerk: Die Auseinandersetzung mit dem Sophismus & die Tugendlehre 

 α ) ἐπίσταμαι (wahre Erkenntnis) versus δόξα (Meinung) 

 β ) Die Auseinandersetzung mit dem Sophismus 

 γ ) Der Bildungsweg des Philosophen – Das Höhlengleichnis 

 δ ) Die Tugendlehre  

 

zu α ) ἐπίσταμαι (wahre Erkenntnis) versus δόξα (Meinung)  

Parminedes:„τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι.“ („Dasselbe aber ist Denken und Sein.“) Das bedeutet 

nicht, dass alles, was gedacht werden kann, auch ist. Es bedeutet vielmehr, dass von „Denken“ nur die 

Rede sein kann, wenn das eine Sein aufgefunden wird. 

 

zu β  ) Die Auseinandersetzung mit dem Sophismus 

Sokrates fragte den Sophisten Protagoras: „Worin unterweist du die Jünglinge, die sich zu dir 

drängen?“ Und Protagoras antwortete: „Bei mir lernt man Wohlberatenheit – sowohl in den eigenen 

Angelegenheiten, wie man nämlich sein eigenes Hauswesen am besten verwaltet, als auch in den 

Angelegenheiten des Staates, wie man am besten durch Rede und Tat im Staate wirkt.“ (Protagoras) Den 

Sophisten ging es somit um die Vermittlung nützlichen Wissens. Das Hauptaugenmerk der Sophisten 

galt der Praxis: „Das ist die klassische Programmatik der Philosophie als Ausbildungswissen, einer 

Scheinphilosophie, die nicht transzendiert.“ (Josef Pieper) 

Die „Umwertung aller Werte“ (Nietzsche), die Platon den Sophisten vorwarf, führte unter anderem zur 

Auflösung sozialer Bindungen. Diese Umwertung vertrat etwa der den Sophisten nahestehende Kallikles 

in seinen Aussagen über die Tugend: „Nun Sokrates, so steht es in der Wahrheit – Wohlleben, 

Zügellosigkeit, das ist Tugend, alles andere ist nichts und taugt nichts.“ (Gorgias, 492c.) Der „Staat“ ist 

für den Sophisten Thrachymanos ein Herrschaftsinstrument der Mächtigen und Stärkeren, die anderen zu 

beherrschen – Platon verankert den Staat in der Gerechtigkeit und der sittlich-ethischen Erhöhung des 

Menschen. 

 

zu γ )  Der Bildungsweg des Philosophen – Das Höhlengleichnis 

„Stelle dir Menschen vor in einer unterirdischen Wohnstätte... von Kind auf sind sie in dieser Höhle 

festgebannt. ... (sie) sehen nur geradeaus vor sich hin... von oben her aber aus der Ferne von rückwärts 

erscheint ihnen ein Feuerschein; zwischen dem Feuer aber und den Gefesselten läuft oben ein Weg hin, 

längs dessen eine niedrige Mauer errichtet ist... Längs dieser Mauer... tragen Menschen allerlei 

Gerätschaften vorbei... Können solche Gefangenen von sich selbst sowohl wie gegenseitig voneinander 

gesehen haben als die Schatten, die durch die Wirkung des Feuers auf die ihnen gegenüberliegende Wand 

der Höhle geworfen werden? (…) Durchweg also würden die Gefangenen nichts anderes für wahr gelten 

lassen als die Schatten der künstlichen Gegenstände. Wenn einer von ihnen entfesselt und genötigt würde, 

plötzlich aufzustehen, den Hals umzuwenden, (…) nach dem Lichte emporzublicken (…) Und wenn man 

ihn nun zwänge, sein Licht auf das Licht selbst zu richten, so würden ihn doch seine Augen schmerzen  

 



(…) Wenn man ihn nun aber von da gewaltsam durch 

den... Aufgang aufwärts schleppte und nicht eher 

ruhte, als bis man ihn an das Licht der Sonne gebracht 

hätte, würde er diese Gewaltsamkeit nicht 

schmerzlich empfinden und sich dagegen sträuben? 

(…) Zuletzt dann würde er die Sonne, nicht etwa bloß 

Abspiegelungen derselben im Wasser (…) in voller 

Wirklichkeit schauen und ihre Beschaffenheit zu 

betrachten imstande sein.“ (Politeia, 7. Buch) 

 

δ ) Die Tugendlehre 

Sie ordnet die Seele des Menschen: „Tugend ist also 

eine Art Gesundheit, Schönheit, Wohlbehagen der 

Seele“, so Platon. Josef Pieper erklärte: Tugend ist die 

„ultimative Verwirklichung“ des Menschen, das Äußerste dessen, was der Mensch sein kann. Sie ist die 

Erfüllung menschlichen Seinkönnens. Damit führt die Tugend den Menschen zu dem, was er im Letzten 

und Höchsten erreichen will: sein Lebensglück, seine Glückseligkeit (eudaimonia). Tugend ist die 

Vollendung des Menschen zu einem Tun, durch das er seine Glückseligkeit verwirklicht. Es ist das 

tugendhafte Leben, das den Menschen erst glücklich sein lässt. 

Als im Dialog Symposion Sokrates’ Freund Agathon aufgefordert wurde, eine Rede zum Preise des Eros 

zu halten, gliederte er diese ohne weitere Begründung in vier Haupttugenden, die in der Geschichte als 

die vier Kardinaltugenden bekannt werden sollten: Klugheit, Tapferkeit, Mäßigung und Gerechtigkeit. 

Das Christentum, insbesondere im Mittelalter, ergänzte dieses überlieferte Tugendsystem mit Tugenden 

wie Demut, Nächstenliebe, Hingabe, Wahrhaftigkeit und Treue. Die drei göttlichen Tugenden sind 

bekanntermaßen Glaube, Hoffnung und Liebe. Daneben gibt es etwa die bekannte Einteilung der 

ritterlichen (Ehre, Maß, Tapferkeit), bürgerlichen (Anstand, Fleiß, Ordentlichkeit) oder deutschen 

Tugenden (Pflichterfüllung, Gründlichkeit, Rechtschaffenheit). 

Die Tugend wird erworben durch Einübung, damit sie zur Gewohnheit werden kann, wie Aristoteles 

näher ausführen sollte, der die Tugend auch als die rechte Mitte zwischen zwei Extremen bestimmte. Im 

Endzweck muss die Tugend zu einer beständigen Haltung werden, zu einer Verlässlichkeit des Handelns, 

damit sie das wird, was wir heute Charakter nennen. Unser Charakter ist unser Schicksal, er wird unser 

soziales Leben bestimmen. Der tugendhafte Mensch verdient Achtung und Anerkennung seiner 

Mitmenschen, worauf auch Aristoteles hinwies: „Denn die Ehre ist der Preis der Tugend und wird nur den 

Guten zuerkannt.“ Mit den Worten von Sokrates‘ Weggefährten Laches sei daran erinnert, was wir über 

Sokrates und dessen Nachfolger sagen können, was selbstverständlich nie war: 

„Wenn ich einen Mann über die Tugend reden höre oder über irgendeine Art Weisheit, der in 

Wahrheit ein Mann ist und der Worte wert, die er spricht, dann freue ich mich über Maßen, da ich 

sehen kann, dass beide, der Redende und seine Rede, einander angemessen sind und 

zusammenstimmen. Und mit Fug und Recht scheint mir ein solcher Mann ein musikalischer Mensch 

zu sein. (…) Er lebt in Wahrheit, in seinem eigenen Leben gestimmt zum Einklang in Worten und 

Taten. Ein solcher Mensch bereitet mir Freude.“ (Laches) 


