Kurs ..Philosophische Grundlagen des Abendlandes: B«
Platon und die Riickkehr zu den Urspriingen der politischen Philosophie” '*‘

Dr. Christian Machek ~ > _dB°

3. Einheit:
Thema: Das Frithwerk: Die Auseinandersetzung mit dem Sophismus & die Tugendlehre

a ) émiotapon (wahre Erkenntnis) versus 06&o (Meinung)

B ) Die Auseinandersetzung mit dem Sophismus

v ) Der Bildungsweg des Philosophen — Das Hohlengleichnis
&) Die Tugendlehre

ZU o ) émictouat (wahre Erkenntnis) versus 86&a (Meinung)

Parminedes:,,to yap odto voeiv éotiv Te koi eivar. (,,Dasselbe aber ist Denken und Sein.*) Das bedeutet
nicht, dass alles, was gedacht werden kann, auch ist. Es bedeutet vielmehr, dass von ,,Denken* nur die
Rede sein kann, wenn das eine Sein aufgefunden wird.

zu B ) Die Auseinandersetzung mit dem Sophismus

Sokrates fragte den Sophisten Protagoras: ,,Worin unterweist du die Jinglinge, die sich zu dir
drangen?* Und Protagoras antwortete: ,,Bei mir lernt man Wohlberatenheit — sowohl in den eigenen
Angelegenheiten, wie man nédmlich sein eigenes Hauswesen am besten verwaltet, als auch in den
Angelegenheiten des Staates, wie man am besten durch Rede und Tat im Staate wirkt. (Protagoras) Den
Sophisten ging es somit um die Vermittlung nitzlichen Wissens. Das Hauptaugenmerk der Sophisten
galt der Praxis: ,,.Das ist die klassische Programmatik der Philosophie als Ausbildungswissen, einer
Scheinphilosophie, die nicht transzendiert.” (Josef Pieper)

Die ,,Umwertung aller Werte* (Nietzsche), die Platon den Sophisten vorwarf, fiihrte unter anderem zur
Aufldsung sozialer Bindungen. Diese Umwertung vertrat etwa der den Sophisten nahestehende Kallikles
in seinen Aussagen iber die Tugend: ,Nun Sokrates, so steht es in der Wahrheit — Wohlleben,
Zigellosigkeit, das ist Tugend, alles andere ist nichts und taugt nichts.” (Gorgias, 492c.) Der ,,Staat ist
fiir den Sophisten Thrachymanos ein Herrschaftsinstrument der Machtigen und Stérkeren, die anderen zu
beherrschen — Platon verankert den Staat in der Gerechtigkeit und der sittlich-ethischen Erhéhung des
Menschen.

zuy) Der Bildungsweg des Philosophen — Das Hoéhlengleichnis

,.Stelle dir Menschen vor in einer unterirdischen Wohnstitte... von Kind auf sind sie in dieser Hohle
festgebannt. ... (sie) sehen nur geradeaus vor sich hin... von oben her aber aus der Ferne von ruckwarts
erscheint ihnen ein Feuerschein; zwischen dem Feuer aber und den Gefesselten lauft oben ein Weg hin,
langs dessen eine niedrige Mauer errichtet ist... Langs dieser Mauer... tragen Menschen allerlei
Geratschaften vorbei... Kdnnen solche Gefangenen von sich selbst sowohl wie gegenseitig voneinander
gesehen haben als die Schatten, die durch die Wirkung des Feuers auf die ihnen gegentiberliegende Wand
der Hohle geworfen werden? (...) Durchweg also wiirden die Gefangenen nichts anderes fiir wahr gelten
lassen als die Schatten der kiinstlichen Gegenstande. Wenn einer von ihnen entfesselt und gendétigt wiirde,
plotzlich aufzustehen, den Hals umzuwenden, (...) nach dem Lichte emporzublicken (...) Und wenn man
ihn nun zwange, sein Licht auf das Licht selbst zu richten, so wirden ihn doch seine Augen schmerzen



(...) Wenn man ihn nun aber von da gewaltsam durch
den... Aufgang aufwarts schleppte und nicht eher
ruhte, als bis man ihn an das Licht der Sonne gebracht
hatte, wirde er diese Gewaltsamkeit nicht
schmerzlich empfinden und sich dagegen strduben?
(...) Zuletzt dann wiirde er die Sonne, nicht etwa blof}

Abspiegelungen derselben im Wasser (...) in voller
Wirklichkeit schauen und ihre Beschaffenheit zu
betrachten imstande sein. (Politeia, 7. Buch)

&) Die Tugendlehre

Sie ordnet die Seele des Menschen: ,,Tugend ist also
eine Art Gesundheit, Schonheit, Wohlbehagen der
Seele®, so Platon. Josef Pieper erklarte: Tugend ist die
,ultimative Verwirklichung* des Menschen, das AuBerste dessen, was der Mensch sein kann. Sie ist die
Erfallung menschlichen Seinkdnnens. Damit flihrt die Tugend den Menschen zu dem, was er im Letzten
und Hochsten erreichen will: sein Lebensgliick, seine Gliuckseligkeit (eudaimonia). Tugend ist die
\ollendung des Menschen zu einem Tun, durch das er seine Glickseligkeit verwirklicht. Es ist das
tugendhafte Leben, das den Menschen erst gliicklich sein I&sst.

Als im Dialog Symposion Sokrates’ Freund Agathon aufgefordert wurde, eine Rede zum Preise des Eros
zu halten, gliederte er diese ohne weitere Begriindung in vier Haupttugenden, die in der Geschichte als
die vier Kardinaltugenden bekannt werden sollten: Klugheit, Tapferkeit, MaRigung und Gerechtigkeit.
Das Christentum, insbesondere im Mittelalter, erganzte dieses Uberlieferte Tugendsystem mit Tugenden
wie Demut, Nachstenliebe, Hingabe, Wahrhaftigkeit und Treue. Die drei gottlichen Tugenden sind
bekanntermaRen Glaube, Hoffnung und Liebe. Daneben gibt es etwa die bekannte Einteilung der
ritterlichen (Ehre, MaR, Tapferkeit), burgerlichen (Anstand, Flei3, Ordentlichkeit) oder deutschen
Tugenden (Pflichterfullung, Grindlichkeit, Rechtschaffenheit).

Die Tugend wird erworben durch Eintibung, damit sie zur Gewohnheit werden kann, wie Aristoteles
néher ausfiihren sollte, der die Tugend auch als die rechte Mitte zwischen zwei Extremen bestimmte. Im
Endzweck muss die Tugend zu einer bestandigen Haltung werden, zu einer Verlasslichkeit des Handelns,
damit sie das wird, was wir heute Charakter nennen. Unser Charakter ist unser Schicksal, er wird unser
soziales Leben bestimmen. Der tugendhafte Mensch verdient Achtung und Anerkennung seiner
Mitmenschen, worauf auch Aristoteles hinwies: ,,Denn die Ehre ist der Preis der Tugend und wird nur den
Guten zuerkannt.“ Mit den Worten von Sokrates® Weggefahrten Laches sei daran erinnert, was wir iber
Sokrates und dessen Nachfolger sagen kdénnen, was selbstverstéandlich nie war:

»Wenn ich einen Mann {iiber die Tugend reden hdre oder iiber irgendeine Art Weisheit, der in
Wabhrheit ein Mann ist und der Worte wert, die er spricht, dann freue ich mich tber MaRen, da ich
sehen kann, dass beide, der Redende und seine Rede, einander angemessen sind und
zusammenstimmen. Und mit Fug und Recht scheint mir ein solcher Mann ein musikalischer Mensch
zu sein. (...) Er lebt in Wahrheit, in seinem eigenen Leben gestimmt zum Einklang in Worten und
Taten. Ein solcher Mensch bereitet mir Freude.* (Laches)



