
Kurs „Philosophische Grundlagen des Abendlandes:Platon und die 

Rückkehr zu den Ursprüngen der politischen Philosophie” 

 

 

Zum Einstieg: 

 

Besser leben mit Platon 

Jeder möchte glücklich sein  

– aber wie geht das? 

Von Nina Streeck 

NZZ am 12.5.2012 

Jeder möchte glücklich sein – aber wie geht das? Für den antiken Philosophen Platon liegt die Antwort 

auf der Hand: Allein die Philosophie hilft! Denn das Streben nach Wahrheit und Weisheit lässt uns 

erkennen, was wirklich gut für uns ist. Wir müssen uns nur darauf einlassen. 

Philosophie macht glücklich. Wer ein gutes Leben zu führen wünscht, tut mithin gut daran zu 

philosophieren. Davon ist Platon überzeugt. Er lädt seine Mitmenschen ein, es ihm gleichzutun, und 

viel bedarf es dafür nicht. Sich zu fragen, wie man leben soll, genügt, um sich mit Platon auf die 

Philosophie einzulassen. Auch wenn er über den Aufbau des Kosmos spekuliert oder über 

mathematische Zusammenhänge nachdenkt, schwingt im Hintergrund die Frage nach dem glücklichen 

Leben mit. 

Dass Platon sein philosophisches Wirken so versteht, verdankt er seinem Lehrer Sokrates. Er lernt ihn 

als junger Mann auf den Straßen Athens kennen. Sokrates ist stadtbekannt. Er zieht durch Athen und 

verwickelt seine Mitbürger in Gespräche, umgeben von einer Gruppe junger Männer, der sich Platon 

als etwa 20-Jähriger anschließt. Ihn beeindruckt, wie es seinem Lehrer gelingt, die scheinbar 

gesicherten Überzeugungen seiner Gesprächspartner als Scheinwissen zu entlarven. 

Glücklich leben kann nur, wer weiß, was gut für ihn ist, sagt Sokrates. Damit die eigene Seele keinen 

Schaden nimmt, muss der Mensch sich auf die Suche nach Wahrheit und Weisheit machen, also 

philosophieren. Einem seiner Gesprächspartner wirft Sokrates vor: „Schämst du dich nicht, dass du 

dich zwar darum bemühst, wie du zu möglichst viel Geld, zu Ansehen und Ehre kommst, du dich aber 

nicht um die Vernunft und die Wahrheit sorgst noch darum kümmerst, dass deine Seele möglichst gut 

werde?“ Philosophie bedeutet für Sokrates: Sorge um die Seele tragen. 

Frömmigkeit – „was ist das eigentlich?“, fragt Sokrates etwa den Priester Euthyphron. Als Mann 

Gottes sollte dieser Auskunft geben können, wie ein gottgefälliges Leben aussieht. Doch der bringt 

keine befriedigende Antwort hervor, wie hartnäckig sein Gesprächspartner auch nachhaken mag. 

Sokrates provoziert, aber nicht um der Provokation willen. Mit seinen Fragen möchte er die Athener 

einladen, die eigene Unwissenheit wahrzunehmen und sich auf den Weg zu wahrer Erkenntnis zu 

machen. Sein Wirken vergleicht er mit dem seiner Mutter, die Hebamme ist: Er verhilft den Menschen 

dazu, ihre eigenen Gedanken zu gebären. 

 

 



Lieber Philosophie als Politik 

Obwohl Platon das Schaffen seines Lehrers bewundert, schwebt ihm zunächst eine politische 

Laufbahn vor. Er stammt aus der Oberschicht, und viele seiner Verwandten sind Politiker. Bei seiner 

Geburt 428 oder 427 v. Chr. tobt der Peloponnesische Krieg (431–404 v. Chr.). Nachdem die 

Spartaner den Sieg über Athen errungen haben, setzen sie ein Regime von 30 Männern ein, die eine 

grausame Tyrannei errichten. Platons Onkel Kritias, der Kopf der dreissig, wünscht, sein Neffe möge 

ihn in der Politik unterstützen. Doch als dieser mitbekommt, wie die Herrscher mit seinem geliebten 

Lehrer umgehen, wendet er sich angewidert ab. Sokrates soll den unschuldigen Leon von Salamis 

nach Athen schaffen, wo man diesen töten will. Er weigert sich – und kommt nur mit dem Leben 

davon, weil sich die politischen Verhältnisse derweil geändert haben. Die Demokraten haben die 

Macht übernommen. 

Doch auch das neue Regime enttäuscht Platon. Im Jahr 399 wird Sokrates zum Tode verurteilt. Er 

habe fremde Götter eingeführt und die Jugend verdorben, heisst es. Platon will mit Politik nun nichts 

mehr zu tun haben. „Die Folge davon war, dass ich, der ich früher so voll Eifer für die Staatsgeschäfte 

war, beim Hinblick auf diese Zustände und beim Anblick eines gänzlichen Drunter-und-drüber-

Gehens der Dinge endlich gleichsam eine Art Schwindel bekam», schreibt er in seinem 

Lebensrückblick, dem Siebten Brief, dessen Echtheit allerdings umstritten ist. Politiker sind offenbar 

nicht daran interessiert, was für die Polis gut ist, sondern lassen sich allein von ihren Machtgelüsten 

leiten. 

 

Glücklich, wer tugendhaft lebt 

Entschlossen, das Wirken seines Lehrers weiterzuführen, beginnt Platon, schriftlich niederzulegen, 

worüber Sokrates auf den Märkten und Plätzen debattiert hat. Er schreibt Dialoge, in denen sein 

Vorbild als Protagonist auftritt. Indem er Zwiegespräche formuliert, bleibt er dem Anliegen Sokrates' 

treu. Der Leser wird einbezogen und zum Mitdenken aufgefordert. Weil Sokrates selbst nichts 

Schriftliches hinterlassen hat, lassen sich sokratisches und platonisches Gedankengut nur schwer 

unterscheiden; im Allgemeinen geht man davon aus, dass Platon in den frühen Dialogen Sokrates zu 

Wort kommen lässt, während er in den mittleren und späten Dialogen sein eigenes Denken entwickelt. 

Den Anstoss geben ihm die Gespräche, die er an der Seite seines Lehrers belauscht hat, etwa die 

Diskussion um das gottgefällige Leben, die Platon im Euthyphron festhält. Wenn Sokrates wissen 

möchte, was es mit der Tugend der Frömmigkeit auf sich hat, verbirgt sich darin die Frage nach dem 

guten Leben. Denn glücklich ist, meint Sokrates, wer tugendhaft lebt. Was das bedeutet, lässt sich 

herausfinden, indem einer vernünftigen Überprüfung unterworfen wird, was gemeinhin als tugendhaft 

gilt. 

Euthyphron ist sich sicher: Es ist im Sinne der Götter, dass er seinen Vater des Mordes an einem 

Tagelöhner anklagen will. Auf dem Weg zum Gericht begegnet ihm Sokrates, der seinerseits 

unterwegs ist, um sich gegen den Vorwurf zu verteidigen, er habe neue Götter eingeführt. Euthyphron 

bleibt Sokrates die Antwort schuldig, was Frömmigkeit sei. Lange begreift er die Frage nicht einmal: 

Sokrates sucht nach der Definition oder, wie er es nennt, der Idee von Frömmigkeit. Damit taucht zum 

ersten Mal in einem Dialog Platons jener Begriff auf, der sein gesamtes Denken durchzieht: die Idee. 

Ein Wort, das zu Missverständnissen einlädt. Heute assoziieren wir damit einen Einfall oder eine 

Phantasie. Platon sucht aber nach einem Kriterium, das ihm ermöglicht zu unterscheiden, ob etwas 

fromm genannt werden darf. Er spricht auch von einem Paradigma oder Urbild, anhand dessen sich 

Handlungen beurteilen lassen. Platons Anliegen wirkt naheliegend, doch wer sich auf sein Vorgehen 

einlässt, handelt sich verborgene Voraussetzungen ein. Was Frömmigkeit bedeutet, kann demnach 

nicht wechselnden Moden unterworfen sein; Werte sind vielmehr objektiv gegeben. In ihrem Gespräch 



gelingt es Sokrates und Euthyphron nicht, zu einer zufriedenstellenden Bestimmung von Frömmigkeit 

zu finden. Der Priester bricht das Gespräch schließlich verärgert ab. 

 

Raus aus der Höhle 

Doch für Platon ist der Ausgangspunkt für weitere Überlegungen gewonnen. Während er sich 

zunächst an Sokrates' Bestreben orientierte, Definitionen für Tugendbegriffe zu suchen, geht er nun 

weiter: Woher wissen wir eigentlich, warum wir jemanden als fromm bezeichnen können? Aus der 

Erfahrung haben wir den Begriff offenbar nicht gewonnen, denn einen perfekt frommen Menschen 

gibt es nicht. Wenn wir dennoch jemandes Frömmigkeit beurteilen, benötigen wir aber einen 

vollkommenen Begriff. Platon folgert daraus, dass wir in unserer Seele Urbilder tragen, die wir uns 

nicht aktiv angeeignet haben. Vielmehr hat die Seele die Urbilder oder Ideen vor der Geburt 

kennengelernt. Sind wir in unserem Leben etwa mit ungerechtem Verhalten konfrontiert, so erinnern 

wir uns an das Urbild der Gerechtigkeit. Platon nennt dieses Geschehen Anamnesis, 

Wiedererinnerung. 

Mit seinen Fragen nach den verschiedenen Tugenden will Sokrates in Erfahrung bringen, was gut für 

uns ist. Was aber ist das Gute selbst? Das zu verstehen und zu erstreben, ist unumgänglich, will man 

ein gutes Leben führen. Platon wendet sich dem Problem im Dialog „Der Staat“ zu. Seine 

Enttäuschung über die Politik wird noch einmal greifbar. Eine gute Herrschaft kann nur ausüben, wer 

um das Gute weiss. Machtbewusste Politiker sind dazu nicht in der Lage, weshalb Philosophen die 

Polis regieren sollten. Doch was das Gute ist, lässt Platon unbeantwortet und erzählt stattdessen drei 

Gleichnisse, von denen das Höhlengleichnis das bekannteste ist. 

In einer Höhle hocken gefesselte Menschen, den Blick auf die Wand gerichtet. Am Eingang hinter 

ihrem Rücken brennt ein Feuer. Auf der Wand zeichnen sich Schatten von Gegenständen ab, die hinter 

den Gefesselten hin und her getragen werden. Weil die Menschen nichts anderes kennen, halten sie die 

Schatten für die Wirklichkeit. Würde nun einer der Gefangenen ans Tageslicht geführt, wäre er 

geblendet und verwirrt. Nur unwillig sähe er ein, dass er zuvor in einer Schattenwelt hauste. Zurück in 

die Höhle zöge es ihn nach dieser Erkenntnis nur noch, um seine Mitgefangenen über ihren Irrtum 

aufzuklären – woran diese jedoch kein Interesse hätten. 

Im Bild der Höhle wird einer der Kerngedanken Platons sichtbar. Wir haben es mit zwei Welten zu 

tun: mit der unsrigen, in der uns nur Abbilder begegnen, und mit der wahren Wirklichkeit, der Welt 

der Ideen, nach der zu streben sich lohnt. Nichts anderes tut der philosophierende Mensch. Doch 

Platon ist pessimistisch, bei den Höhlenbewohnern auf Gehör zu stossen: Sie wollen in ihrer 

Scheinwelt verbleiben und den Rückkehrer zuletzt töten – wie einst Sokrates. 

 


