Kurs ..Philosophische Grundlagen des Abendlandes:Platon und die
Riickkehr zu den Urspriingen der politischen Philosophie”

Zum Einstieg:

Besser leben mit Platon

Jeder mochte glicklich sein
— aber wie geht das?

Von Nina Streeck

NZZ am 12.5.2012

Jeder mdchte gliicklich sein — aber wie geht das? Fir den antiken Philosophen Platon liegt die Antwort
auf der Hand: Allein die Philosophie hilft! Denn das Streben nach Wahrheit und Weisheit lasst uns
erkennen, was wirklich gut fur uns ist. Wir miissen uns nur darauf einlassen.

Philosophie macht glucklich. Wer ein gutes Leben zu flihren wiinscht, tut mithin gut daran zu
philosophieren. Davon ist Platon tberzeugt. Er I&dt seine Mitmenschen ein, es ihm gleichzutun, und
viel bedarf es daflr nicht. Sich zu fragen, wie man leben soll, genugt, um sich mit Platon auf die
Philosophie einzulassen. Auch wenn er Uber den Aufbau des Kosmos spekuliert oder (Uber
mathematische Zusammenhé&nge nachdenkt, schwingt im Hintergrund die Frage nach dem gliicklichen
Leben mit.

Dass Platon sein philosophisches Wirken so versteht, verdankt er seinem Lehrer Sokrates. Er lernt ihn
als junger Mann auf den Strallen Athens kennen. Sokrates ist stadtbekannt. Er zieht durch Athen und
verwickelt seine Mitbirger in Gesprache, umgeben von einer Gruppe junger Manner, der sich Platon
als etwa 20-Jahriger anschlieit. Ihn beeindruckt, wie es seinem Lehrer gelingt, die scheinbar
gesicherten Uberzeugungen seiner Gesprachspartner als Scheinwissen zu entlarven.

Glicklich leben kann nur, wer weil3, was gut fir ihn ist, sagt Sokrates. Damit die eigene Seele keinen
Schaden nimmt, muss der Mensch sich auf die Suche nach Wahrheit und Weisheit machen, also
philosophieren. Einem seiner Gesprachspartner wirft Sokrates vor: ,,.Schamst du dich nicht, dass du
dich zwar darum bemiihst, wie du zu moglichst viel Geld, zu Ansehen und Ehre kommst, du dich aber
nicht um die Vernunft und die Wahrheit sorgst noch darum kimmerst, dass deine Seele mdglichst gut
werde?* Philosophie bedeutet fur Sokrates: Sorge um die Seele tragen.

Frommigkeit — ,,was ist das eigentlich?*, fragt Sokrates etwa den Priester Euthyphron. Als Mann
Gottes sollte dieser Auskunft geben kénnen, wie ein gottgefalliges Leben aussieht. Doch der bringt
keine befriedigende Antwort hervor, wie hartndckig sein Gespréchspartner auch nachhaken mag.
Sokrates provoziert, aber nicht um der Provokation willen. Mit seinen Fragen méchte er die Athener
einladen, die eigene Unwissenheit wahrzunehmen und sich auf den Weg zu wahrer Erkenntnis zu
machen. Sein Wirken vergleicht er mit dem seiner Mutter, die Hebamme ist: Er verhilft den Menschen
dazu, ihre eigenen Gedanken zu gebéren.



Lieber Philosophie als Politik

Obwohl Platon das Schaffen seines Lehrers bewundert, schwebt ihm zunéchst eine politische
Laufbahn vor. Er stammt aus der Oberschicht, und viele seiner Verwandten sind Politiker. Bei seiner
Geburt 428 oder 427 v. Chr. tobt der Peloponnesische Krieg (431-404 v. Chr.). Nachdem die
Spartaner den Sieg Uber Athen errungen haben, setzen sie ein Regime von 30 Ménnern ein, die eine
grausame Tyrannei errichten. Platons Onkel Kritias, der Kopf der dreissig, wiinscht, sein Neffe mdge
ihn in der Politik unterstiitzen. Doch als dieser mitbekommt, wie die Herrscher mit seinem geliebten
Lehrer umgehen, wendet er sich angewidert ab. Sokrates soll den unschuldigen Leon von Salamis
nach Athen schaffen, wo man diesen toten will. Er weigert sich — und kommt nur mit dem Leben
davon, weil sich die politischen Verhéltnisse derweil geéndert haben. Die Demokraten haben die
Macht Gibernommen.

Doch auch das neue Regime enttduscht Platon. Im Jahr 399 wird Sokrates zum Tode verurteilt. Er
habe fremde Gotter eingeflihrt und die Jugend verdorben, heisst es. Platon will mit Politik nun nichts
mehr zu tun haben. ,,Die Folge davon war, dass ich, der ich friiher so voll Eifer fur die Staatsgeschafte
war, beim Hinblick auf diese Zustdnde und beim Anblick eines géanzlichen Drunter-und-driiber-
Gehens der Dinge endlich gleichsam eine Art Schwindel bekam», schreibt er in seinem
Lebensrickblick, dem Siebten Brief, dessen Echtheit allerdings umestritten ist. Politiker sind offenbar
nicht daran interessiert, was fiir die Polis gut ist, sondern lassen sich allein von ihren Machtgelisten
leiten.

Glicklich, wer tugendhaft lebt

Entschlossen, das Wirken seines Lehrers weiterzufiihren, beginnt Platon, schriftlich niederzulegen,
worlber Sokrates auf den Markten und Platzen debattiert hat. Er schreibt Dialoge, in denen sein
Vorbild als Protagonist auftritt. Indem er Zwiegesprache formuliert, bleibt er dem Anliegen Sokrates'
treu. Der Leser wird einbezogen und zum Mitdenken aufgefordert. Weil Sokrates selbst nichts
Schriftliches hinterlassen hat, lassen sich sokratisches und platonisches Gedankengut nur schwer
unterscheiden; im Allgemeinen geht man davon aus, dass Platon in den frihen Dialogen Sokrates zu
Wort kommen l&sst, wéahrend er in den mittleren und spaten Dialogen sein eigenes Denken entwickelt.
Den Anstoss geben ihm die Gespréache, die er an der Seite seines Lehrers belauscht hat, etwa die
Diskussion um das gottgeféllige Leben, die Platon im Euthyphron festhédlt. Wenn Sokrates wissen
mdchte, was es mit der Tugend der Frommigkeit auf sich hat, verbirgt sich darin die Frage nach dem
guten Leben. Denn gliicklich ist, meint Sokrates, wer tugendhaft lebt. Was das bedeutet, lasst sich
herausfinden, indem einer verniinftigen Uberpriifung unterworfen wird, was gemeinhin als tugendhaft
gilt.

Euthyphron ist sich sicher: Es ist im Sinne der Gotter, dass er seinen Vater des Mordes an einem
Tagelohner anklagen will. Auf dem Weg zum Gericht begegnet ihm Sokrates, der seinerseits
unterwegs ist, um sich gegen den Vorwurf zu verteidigen, er habe neue Gotter eingefiihrt. Euthyphron
bleibt Sokrates die Antwort schuldig, was Frommigkeit sei. Lange begreift er die Frage nicht einmal:
Sokrates sucht nach der Definition oder, wie er es nennt, der Idee von Frommigkeit. Damit taucht zum
ersten Mal in einem Dialog Platons jener Begriff auf, der sein gesamtes Denken durchzieht: die Idee.

Ein Wort, das zu Missverstandnissen einladt. Heute assoziieren wir damit einen Einfall oder eine
Phantasie. Platon sucht aber nach einem Kriterium, das ihm ermdglicht zu unterscheiden, ob etwas
fromm genannt werden darf. Er spricht auch von einem Paradigma oder Urbild, anhand dessen sich
Handlungen beurteilen lassen. Platons Anliegen wirkt naheliegend, doch wer sich auf sein VVorgehen
einlésst, handelt sich verborgene Voraussetzungen ein. Was Fréommigkeit bedeutet, kann demnach
nicht wechselnden Moden unterworfen sein; Werte sind vielmehr objektiv gegeben. In ihrem Gespréch



gelingt es Sokrates und Euthyphron nicht, zu einer zufriedenstellenden Bestimmung von Frommigkeit
zu finden. Der Priester bricht das Gesprach schlieBlich verargert ab.

Raus aus der Hohle

Doch fur Platon ist der Ausgangspunkt fir weitere Uberlegungen gewonnen. Wahrend er sich
zundchst an Sokrates' Bestreben orientierte, Definitionen fir Tugendbegriffe zu suchen, geht er nun
weiter: Woher wissen wir eigentlich, warum wir jemanden als fromm bezeichnen kdnnen? Aus der
Erfahrung haben wir den Begriff offenbar nicht gewonnen, denn einen perfekt frommen Menschen
gibt es nicht. Wenn wir dennoch jemandes Frommigkeit beurteilen, benétigen wir aber einen
vollkommenen Begriff. Platon folgert daraus, dass wir in unserer Seele Urbilder tragen, die wir uns
nicht aktiv angeeignet haben. Vielmehr hat die Seele die Urbilder oder Ideen vor der Geburt
kennengelernt. Sind wir in unserem Leben etwa mit ungerechtem Verhalten konfrontiert, so erinnern
wir uns an das Urbild der Gerechtigkeit. Platon nennt dieses Geschehen Anamnesis,
Wiedererinnerung.

Mit seinen Fragen nach den verschiedenen Tugenden will Sokrates in Erfahrung bringen, was gut fur
uns ist. Was aber ist das Gute selbst? Das zu verstehen und zu erstreben, ist unumgénglich, will man
ein gutes Leben fihren. Platon wendet sich dem Problem im Dialog ,,Der Staat“ zu. Seine
Enttduschung tber die Politik wird noch einmal greifbar. Eine gute Herrschaft kann nur ausiiben, wer
um das Gute weiss. Machtbewusste Politiker sind dazu nicht in der Lage, weshalb Philosophen die
Polis regieren sollten. Doch was das Gute ist, lasst Platon unbeantwortet und erzahlt stattdessen drei
Gleichnisse, von denen das Hohlengleichnis das bekannteste ist.

In einer Hohle hocken gefesselte Menschen, den Blick auf die Wand gerichtet. Am Eingang hinter
ihrem Rucken brennt ein Feuer. Auf der Wand zeichnen sich Schatten von Gegenstanden ab, die hinter
den Gefesselten hin und her getragen werden. Weil die Menschen nichts anderes kennen, halten sie die
Schatten fir die Wirklichkeit. Wirde nun einer der Gefangenen ans Tageslicht gefiihrt, ware er
geblendet und verwirrt. Nur unwillig sahe er ein, dass er zuvor in einer Schattenwelt hauste. Zuriick in
die Hohle z6ge es ihn nach dieser Erkenntnis nur noch, um seine Mitgefangenen tber ihren Irrtum
aufzuklaren — woran diese jedoch kein Interesse héatten.

Im Bild der Hohle wird einer der Kerngedanken Platons sichtbar. Wir haben es mit zwei Welten zu
tun: mit der unsrigen, in der uns nur Abbilder begegnen, und mit der wahren Wirklichkeit, der Welt
der Ideen, nach der zu streben sich lohnt. Nichts anderes tut der philosophierende Mensch. Doch
Platon ist pessimistisch, bei den Hohlenbewohnern auf Geh6r zu stossen: Sie wollen in ihrer
Scheinwelt verbleiben und den Riickkehrer zuletzt toten — wie einst Sokrates.



