
Plädoyer     für eine   christlichen Erziehung  

von Christian Machek

„Höchstes Glück der Erdenkinder ist nur die Persönlichkeit“ (J.W. Goethe)

Angesichts  vieler  Irrungen und  Wirrungen in  der  pädagogischen Theorie  und
Praxis, deren Ursache insbesondere in falschen, weil reduktionistischen und in
unserer  Gesellschaft  leider  stark  propagierten  Menschenbilder  zu  finden  ist,
erscheint  es  mir  notwendig,  ein  paar  Grundsätze  eines  christlichen
Erziehungsverständnisses  in  Erinnerung zu rufen.  Dieses  Verständnis  spiegeln
meiner  Meinung  nach  etwa  der  Schulzielparagraph  der  österreichischen
Bundesverfassung  oder  die  Verfassung  Bayerns  über  die  Aufgabe  der  Schule
wider. Der österreichische Schulzielparagraph beinhaltet folgende Passagen:

„Die  österreichische  Schule  hat  die  Aufgabe,  an  der  Entwicklung  der
Anlagen der Jugend nach den sittlichen, religiösen und sozialen Werten sowie
nach  den  Werten  des  Wahren,  Guten  und  Schönen  durch  einen  ihrer
Entwicklungsstufe  und  ihrem  Bildungsweg  entsprechenden  Unterricht
mitzuwirken. Sie hat die Jugend mit dem für das Leben und den künftigen
Beruf  erforderlichen  Wissen  und  Können  auszustatten  und  zum
selbsttätigen Bildungserwerb zu erziehen.“

Der Text der bayrischen Verfassung, der so wie der österreichische für alle Lehrer
gilt, lautet wie folgt:

„Die  Schulen  haben den  in  der  Verfassung  verankerten  Bildungs-  und
Erziehungsauftrag  zu  verwirklichen.  Sie  sollen  Wissen  und  Können
vermitteln sowie Geist und Körper,  Herz und Charakter bilden. Oberste
Bildungsziele  sind  Ehrfurcht  vor  Gott,  Achtung  vor  religiöser
Überzeugung  und  vor  der  Würde  des  Menschen,  Selbstbeherrschung,
Verantwortungsgefühl und Verantwortungsfreudigkeit, Hilfsbereitschaft,
Aufgeschlossenheit  für  alles  Wahre,  Gute  und  Schöne  und
Verantwortungsbewusstsein  für  Natur  und  Umwelt.“  (Bayerisches  Gesetz
über das Erziehungs- und Unterrichtswesen in der Fassung der Bekanntmachung
vom 31. Mai 2000, Artikel 1)



In diesen Verfassungstexten finden sich einige christliche Überzeugungen; es gibt
ausdrücklich einen Bezug zur Religion. Und nicht zufällig gibt es einen inneren
Zusammenhang  vom  biblischen  Gedanken  der  Gottesebenbildlichkeit  und  der
Bildung:  Uns  nach  dem  verlorenen  gegangenen  Ebenbild  wieder  (zurück)  zu
bilden  ist  unser  Auftrag,  unsere  übernatürlichen  Berufung,  nämlich  heilig  zu
werden, was unsere Würde begründet. (Platon sprach davon, dass alle Bildung ein
Wiedererinnern ist.) Das Heilige ist eine geistig-seelische Dimension und Qualität.
Um  die  kostbare  Seele  von  Kindern  und  ihr  Heil  ist  Sorge  zu  tragen  –
insbesondere  von  Erziehern,  die  in  erster  Linie  jedoch  immer  die  Eltern  sein
sollten.  Wir  sollten  auch  nie  vergessen  und  in  einem  gesunden  Urvertrauen
verinnerlicht haben, dass die Dinge im Grunde gut sind und wir Gottes Geschöpfe
sind. Er, der selbst das höchste Gut ist, hat uns gut geschaffen und will das Gute
für uns. Wir dürfen uns immer getragen wissen – Gott wirkt zu unserem Wohl.

Das christliche Menschenbild sieht den Menschen nicht verkürzt materialistisch-
biologistisch (wie alle Sozialismen es tun) oder dualistisch-vergeistigt, sondern
ganzheitlich:  als  natürlich-körperliches  und  geistig-seelisches  Lebewesen.  Die
körperliche  Betätigung  und  Ertüchtigung  darf  nicht  zu  kurz  kommen;  ein
gesunder Geist ist in einem gesunden Körper. Der berühmte Spruch des Dichters
Juvenal besagt:  Orandum est ut sit mens sana in corpore sano, genau übersetzt: Wir
sollten für einen gesunden Geist  in einem gesunden Körper  auch beten.  Doch
welcher Auftrag und welche Prinzipien leitet sich aus den geäußerten Gedanken
für den Pädagogen ab? In den Worten von Papst Franziskus folgender:

„Der Pädagoge gibt dem Suchenden als sein Weggefährte Halt, ohne seine
Freiheit zu beschränken; er nimmt ihm die Furcht und ermuntert ihn zum
Weitergehen. Wie Jesus muss auch er; ganz gleich in welchem Bereich er
sich bewegt, die Wahrheit, die er weitergibt, das Wissen, das er lehrt, und
das Zeugnis, das er vorlebt zu einer untrennbaren Einheit werden lassen.“
(Papst Franziskus)

Die Seele eines Kindes soll sich entfalten, damit es gleichzeitig zu einem guten,
richtigen Leben fähig bzw. tauglich wird. Dieses gute Leben umfasst zentral die
ethisch-sittliche  Vervollkommnung,  d.h.  die  Charakter-  und  Persönlichkeits-
bildung, die stets mit einer Seelenbildung einhergeht. Mit einem anderen Begriff
umschrieben:  Bildung umfasst  wesentlich die Dimension einer  Tugendbildung.
(Davon  wollen  neomarxistische,  antichristliche  68er  mit  ihrer  antiautoritären
Erziehungsvorstellung jedoch nichts wissen; es fehlt in ihrer Theorie und somit
auch Praxis.) Ein heute verbreiteter zentraler Irrtum in diesem Zusammenhang
besteht in der auf Jean-Jacques Rousseau zurückgehende mit der so genannten



„Erbsünde“ brechenden Vorstellung der natürlichen Güte des Menschen und dem
daraus  abgeleiteten  „Zurück  zu  Natur“.  Bei  aller  Teilberechtigung  dieser
Vorstellung – der Mensch ist von Gott gut geschaffen – wäre es sehr falsch und
hochmütig anzunehmen, dass ein Kind so wie jede menschliche Natur nicht zum
Bösen neigen kann und entsprechend (marxistischer Doktrin) nur das Produkt
bzw.  Opfer  seiner  Umwelt  wäre.  Diese  Umwelt  müsste  dann  in  falscher
Konsequenz nur nach neuen und falschen Idealen (wie der Revolution im Namen
eines utopischen Fortschritts, einem nivellierenden, realitätsfernen Egalitarismus
oder  einer  enthemmten,  verwahrlosenden  Libertinage)  geändert  werden  und
nicht  der  einzelne  Mensch  lernen  sittlich  gut  zu  handeln  und  insbesondere
lernen Verantwortung für seine Taten zu übernehmen.

Es  hat  sich  gezeigt:  Es  bedarf  stets  der  Erziehung.  Wir  alle  erziehen  uns de
facto ständig gegenseitig, auch im Erwachsenenalter. (Der religiöse Mensch weiß,
dass  ultimativ  Gott  ihn  zu  seinem  Heil  erzieht;  siehe  das  Buch  Hiob.)  Die
Sittlichkeit  ist  ein  Leben entsprechend  der  Tugenden,  einer  Tauglichkeit,  wie
Selbstbeherrschung,  Maßhalten,  Fleiß,  Gründlichkeit,  Demut,  Wahrhaftigkeit
oder Gerechtigkeit,  die  in  jedem schulischen Unterrichtsfach gezielt  gefördert
werden kann. Für eine Charakter- und auch Herzensbildung bedarf es somit der
moralischen  Unterscheidung  zwischen  richtig  und  falsch,  gut  und  böse,  die
heutzutage leider auch nicht immer als selbstverständlich angenommen werden
kann. Dafür bedarf es einer entsprechenden Vorbildwirkung und somit auch erst
der Vorbilder. Einen wirklich klaren moralischen Maßstab gibt uns die göttliche
Offenbarung, etwa im Dekalog, mit der Goldenen Regel („Alles, was ihr wollt, dass
euch die Menschen tun, das tut auch ihnen!“, Matthäus 7,2) und im Doppelgebot
der Liebe:

„Das  erste  ist:  Höre,  Israel,  der  Herr,  unser  Gott,  ist  der  einzige  Herr.
Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen und
ganzer Seele,  mit all deinen Gedanken und all  deiner Kraft.  Als zweites
kommt  hinzu:  Du  sollst  deinen  Nächsten  lieben  wie  dich  selbst.  Kein
anderes Gebot ist größer als diese beiden.“ (Markus 12, 29)

Insbesondere aus einem christlichen Geist entspringt  eine Wertschätzung und
Anerkennung  des  Kindes  in  seiner  Eigenart  und  Einzigartigkeit  mit  seinen
jeweiligen Fähigkeiten und Talenten. Die Entfaltung dieser bedarf des Raumes, in
dem gefördert und gefordert werden soll und somit auch Grenzen gesetzt werden
sollten.  Die  Erziehung  und  Formung  eines  Kindes  sind  ein  mühsames
Unterfangen und ein oft schwieriges Abwägen zwischen Achtung der Freiräume,
der Würde und auch Ehre des Heranwachsenden, dem Erteilen von Lob und der



Ermutigung, dem Spenden von Trost, sowie dem Erteilen von Tadel und Strafe,
wenn nötig. Es bedarf insbesondere der Liebe und Wertschätzung als Wohlwollen
und auch der Geduld, damit ein Kind eine Anerkennung wahrnimmt – echte Liebe
befreit zu dem, was wirklich wichtig ist.

Das bekannte biblische Wort  „Werdet wie die Kinder“ (vollständig: „Wenn ihr
nicht  umkehrt  und  wie  die  Kinder  werden,  kommt  ihr  nicht  in  das
Himmelsreich“, Matthäus 18,3) bedeutet so werden, wie wir es eigentlich unserem
Wesen  nach  sind.  Wir  sollen  kindlich  bleiben  oder  sein,  was  nicht  bedeutet
kindisch und infantil zu sein, sondern die Welt offenherzig, unschuldig und mit
positiven  Augen  zu  sehen,  um  sie  fragend  zu  entdecken  –  somit  sich  auch
Wirklichkeit in  der  Welt  anzueignen.  Eine Erziehung entspringt  einem echten
Wohlwollen, eben als Sorge um das Heil der Seele. Eine Nicht-Erziehung wäre ein
Indifferentismus und somit ein Mangel an Liebe. Die Sorge um das Seelenheil geht
einher mit der Ausrichtung der Erziehung auf die eigentlichen Bildungsziele wie
dem (uns von Platon überlieferten) Wahren, Schönen und Guten, die sich in den
Verfassungstexten finden. Mit der Liebe (als einem echten Wohlwollen) ist die
christliche Antwort auf die Frage nach dem guten, richtigen Leben und somit auf
die Sinnfrage gegeben, die durch relativistische Ideologien zu oft verdrängt wird.

Ein  Mensch  mit  Persönlichkeit  kann man erst  werden,  wenn man nach  dem
Richtigen fragt und an diesem aktiv partizipiert. Doch ohne einen richtigen und
auch  höchsten  Maßstab  gibt  es  kein  Gutes  und  Richtiges,  womit  auch  jede
Toleranz oder jegliches Anspruchsdenken bald sinnentleert wäre. Doch machen
wir uns nicht vor, es würden sich nicht eine „Diktatur des Relativismus“ (Papst
Benedikt XVI.) ausbreiten, die einen Glaubensverlust hervorruft, der mit Ängsten,
inneren  und  äußeren  Zwängen,  Permissivität  sowie  einen  Konformismus
einhergeht – jedoch nicht mit einer Freiheit, die diesen Namen verdient. In dieser
Diktatur sollen ganz bewusst höhere und auch immer schwierig zu erreichende
Standards niedrig gesetzt werden und die Horizonte begrenzt werden – und dies
ermöglicht  keine wahre Selbstentfaltung junger Menschen,  durch die sie  reife
und verantwortungsbewusste Bürger werden können.

Eine Selbstbeschränkung durch die Niedrigsetzung von echten und christlichen
Idealen befreit vom Geist, von der Realität und verursacht nicht selten verwirrte,
projizierende  und  gleichzeitig  sich  überhebende  Menschen  (mit
Minderwertigkeitskomplexen).  Diese  Menschen  werden  aus  mangelnder
Selbstachtung andere Menschen nicht achten und ehren können – und mitunter
alles  herabwürdigen  und  vernichten  wollen,  was  ihnen  (in  ihrer  verwirrten
Armseligkeit)  widerspricht.  Die  Ergebnisse  einer  Laissez-Faire-Nicht-Erziehung



haben  sich  als  verheerend  erwiesen;  sie  haben  narzisstische  Menschen  ohne
innere  Werte,  ohne  Liebe  und  ohne  Persönlichkeit  hervorgebracht,  die  nur
Konsumenten und unkritische Mitläufer sind, die von (linksextremen) Ideologen
(medial)  manipuliert  werden  können.  Diese  Menschen  mit  mangelnder
Charakter-  und  Herzensbildung,  die  ihnen vorenthalten worden sind,  glauben
leichtfertig  den  Lügen  derjenigen,  denen  es  nur  um  ihre  Macht  oder
wirtschaftlichen Interessen geht. Diese und jeder von uns sind stets zur Umkehr
aufgerufen,  Jesus  nachzufolgen:  „Ich  bin  der  Weg  und  die  Wahrheit  und  das
Leben; niemand kommt zum Vater denn durch mich.“ (Johannes 14,6).

Wir sollen als Eltern und Lehrer Kinder so auf das Leben vorbereiten, dass sie zu
„Mitbesitzern der Welt und nicht des Irrtums“ (Papst Pius XII.) werden. Christlich
gesprochen geht es dabei eben zentral um eine Ausrichtung auf Jesus Christus:

„Jesus ist es, der in euch etwas entfacht: die Sehnsucht, aus eurem Leben
etwas  Großes  zu  machen;  den  Willen,  einem  Ideal  zu  folgen;  die
Ablehnung  euch  von  der  Mittelmäßigkeit  verschlingen  zu  lassen;  den
Mut,  euch  in  Demut und Treue  darum zu mühen,  euch  selbst  und die
Gesellschaft  besser  zu  machen,  damit  sie  menschlicher  werde.“  (Papst
Johannes Paul II.)


