Der Mythos bei Platon:
Uber das Verhiiltnis zwischen Religion

und gesellschaftlicher Ordnung'

Christian Machek

Die Auffassung, dass die Religion eine wichtige Rolle bei der Schaffung und Aufrechterhaltung
der gesellschaftlichen und staatlichen Ordnung innehat, steht kontrdr zum sikularen beziehungsweise
laizistischen Selbstverstdndnis, das der Religion eine ebensolche Rolle aberkennt. Beide Positionen
wurden in der Geschichte von mehreren Denkern theoretisch fundiert — deren Friichte jeder fiir sich
erkennen moge (vgl. Matthaus 7,13). Wirkméchtig pladierte etwa der englische Philosoph und liberale
Griindungsphilosoph der Vereinigten Staaten von Amerika John Locke (1632-1704) fiir eine Trennung
von Religion und Staat, allerdings noch zum Schutze der Religion vor der Bevormundung durch den
Staat.> Die Revolutiondre Frankreichs trachteten in ihrer Religionsfeindlichkeit jeden Einflul von
Religion und Kirche zu verbannen — Ecrasez ['infame lautet der Schlachtruf Voltaires (1694-1778).
Im Unterschied hierzu war es das Christentum, dass zwar eine Unterscheidung beider Sphéren, jedoch
keine Trennung lehrte. Uberdies war es insbesondere der griechische Philosoph Platon (428/7-348 v.

Chr.), der einen inneren Zusammenhang zwischen dem Metaphysischen und dem Politischen sah.

In seinem Alterswerk Nomoi ldsst Platon den Athener auf der Suche nach der rechten
politischen Ordnung und den Urspriingen der richtigen Gesetze die Frage stellen: ,,Sollen wir noch ein
wenig den Mythos und die Sage zu Hilfe nehmen, um auf diese Frage die richtige Antwort zu
finden?*® Zwar iibte Platon eine Kritik an den ihm tberlieferten Mythen, nutzte jedoch wie kaum ein
anderer (griechischer) Denker (neue) Mythen zur Veranschaulichung tieferliegender Wahrheiten.
Dabei steht fiir Platon der Mythos nicht neben dem oder gegen den Logos (Adyog), sondern erginzt ihn
bzw. fordert ihn: ,,ich werde den Mythos als eine verniinftige Geschichte ansehen.* Und insbesondere
jene Verschiebung eines ,,Akzents der Realitdt”, weg von tiefer liegenden, metaphysischen

Wabhrheiten, die meist auf sozialen Druck hin geschieht, die die Vielen gar nicht und Wenigen nur mit

1 Dieser Aufsatz ist vom Vortrag Emma Cohen de Laras (Amsterdam) inspiriert, der auf der Konferenz ,,Die
Zukunft der Religion in sdkularen Gesellschaften (2020) in St. Ottilien gehalten wurde.

2 Der Staat soll die Religion weitestgehend seinen Biirgern iiberlassen. Diese Uberlegungen richteten sich gegen
die romisch-katholische Kirche, deren Einfluss er flirchtete und vermeiden wollte. Vgl. Letter Concerning
Toleration (1689).

3 Platon: Nomoi (Die Gesetze), 713a.

4 Platon: Gorgias, 523a. Von den zahlreichen platonischen Mythen sei Platons Kugelmensch oder der
sagenumwobene Atlantis-Mythos genannt. Vergleiche Wikipedia-Eintrag Platonischer Mythos.

1



Miihen ertragen, ist flir Platon die zu bekd@mpfende Ursache der Zerstérung der Seele und der

Unordnung in der Gesellschaft.®

Dass der Mythos Ausdruck einer hheren Wahrheit ist und sogar dazu dient, die menschliche
Seele zu retten, war Platons Uberzeugung, wie er am Ende seines Werkes Politeia verdeutlichte: ,,Und
so, mein lieber Glaukon, ist denn dieser Mythos erhalten worden und ist nicht untergegangen, und er
wird vielleicht auch unsere Seelen retten, wenn wir ihm ndmlich folgen.*¢ In diesem Sinne fasste und
verteidigte dhnlich wie andere der katholische Philosoph Joseph Pieper (1904-1997) den platonischen
Mythos als eine nur dem Glauben =zugéngliche historische Wahrheit und die gottliche
Heilsoffenbarung als die Quelle dieser Wahrheit — der Mythos wére demnach eine religiose
Kategorie.” Und eine religidse Realitét ist im Verstédndnis Platons oder auch des Christentum, das in
seiner frilhen Geschichte den Platonismus integrierte, die Quelle der Ordnung in der Seele und der

Gesellschaft.®

Nun soll nicht missachtet werden, in welchen Kontext die Rede vom Mythos und der Religion
heute an dieser Stelle erhoben wird, ndmlich einer heute sehr dominierenden Vorstellung einer
vermeintlichen ,,Wissenschaftlichkeit”, die eher eine Wissenschaftsglédubigkeit ist — was eigentlich
eine contradictio in adiecto ist. Diese besteht in der Machbarkeitsvorstellung, alles und jeden mit der
technizistisch-naturwissenschaftlichen ratio erfassen, zerlegen und neu figurieren zu kénnen — ein
Erbe einer vermeintlichen Aufklidrung, die jede tieferen metaphysischen Erkenntisse und
transzendenten Geheimnisse ausradiert.® Doch diese Wissenschaft, so kritisierte insbesondere
Friedrich Nietzsche (1844-1900), sei eine Wahnvorstellung, die beansprucht, dass es keine ,,Wahrheit
des Irrationalen (Arnold Gehlen, 1904-1976) gidbe. Und es ist der Szientismus, der mit einem
Totalitarismus einhergeht, wie der Kommunismus bewies, der sich auch in westlichen

Fortschrittsvorstellungen findet.*

Friedrich Nietzsches Diktum, wonach die ,,Wissenschaft™ der Tod der Religion sei, miindet in
seine Prophezeiung: ,,Ein Zeitalter der Barbarei beginnt, die Wissenschaften werden ihm dienen.“"

Diese ,,Wissenschaft“ hat eine analytische, zerlegende Potenz ins Ubermal gesteigert und dabei aber

5 Vgl. Voegelin, Erich: Platon, in: Ordnung und Geschichte, Band 6, S. 105. Voegelin ferner: ,,Denn im
Widerstand des Philosophen gegen eine Gesellschaft, die seine Seele zerstort, wurzelt die Einsicht, dass Psyche
die Substanz der Gesellschaft ist. (S. 94).

6 Platon: Politeia (Der Staat), 621c

7 Pieper, Josef: Uber die Platonischen Mythen (1965), S. 80.

8 Platon spricht insbesondere in der Politeia von der ,,Idee des Guten* und eben des Mythos als Quelle der
Ordnung. Papst Leo XIII., der als der Begriinder der (neuen) Katholischen Soziallehre gilt: ,,Von der Religion,
mit der Gott verehrt wird, hdngt das Wohl des Staates und der Gesellschaft ab.* Enzyklika Immortale Dei (1885).
9 Fiir dieses Ausradieren steht ideengeschichtlich in seinen Urspriingen William Ockhams (1288-1347)
Rasiermesser (Razor) oder auch Sparsamkeitsprinzip, das auf Aristoteles zurtickgeht und insbesondere von
Stuart Mill (1806-1873) in dessen Utilitarismus aufgegriffen wurde.

10 Courtois, Werth: Das Schwarzbuch des Kommunismus, Vorwort.

2



auch einen Kéltestrom des Intellektualismus ausgelost, in dem der Mensch nur mehr weifl und nicht
mehr glaubt, sowie nur mehr denkt und nicht mehr lebt.? Traditionelle Lebenseinstellungen und -
entwiirfe, die sich dahingegen auf Metaphysik berufen, erscheinen einem solchen Verstdndnis in der
Regel als riickstindig, fremd und obskur, wie nicht zuletzt Karl Popper (1902-1994) versuchte zu
veranschaulichen.” Doch bedarf eine wirklich kritische Reflektion des szientistisch-wissenschaftlichen
Reduktionismus samt seines Materialismus und eine Riickbesinnung sowie ganzheitliche Verbindung

mit der Wesenswirklichkeit des Menschen und des Menschlichen:

»Solche Erwigungen wiirden das positivistische Bild der Entwicklung von einer frithen religiosen
oder theologischen Phase der Menschheit bis zur Hohe der positiven Wissenschaft radikal
umstoBen. Nicht nur wiirde die Linie der Entwicklung, zumindest fiir die Neuzeit, von einer
héheren zu einer niedrigeren Stufe der Rationalitdt verlaufen, sondern dariiber hinaus miisste dieser
Abstieg der ratio als die Folge geistigen Riickschritts aufgefasst werden. Damit wiirde eine
Deutung westlicher Geschichte, die in Jahrhunderten entstanden war, revolutioniert werden. Und
eine Revolution solchen Ausmalies wiirde auf die Opposition ,progressiver’ Elemente sto3en, die

sich plotzlich in der Lage riickschrittlicher Irrationalisten befanden.“

Der Mythos

Doch was ist eigentlich der Mythos genauer hin, dessen Wortbedeutung immer etwas unklar
geblieben ist? Das Adjektiv ,,mythisch® wird in der Umgangssprache hiufig als Synonymbegriff fiir
mérchenhaft-vage, fabulds oder legenddr verwendet. Zunidchst ist der Mythos eine {iberlieferte

Erzéhlung, und dabei meist eine idealtypische Ursprungsgeschichte, deren Verfasserschaft auch meist

11 Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister (1878-1886), Zweiter
Band, Zweite Abteilung. Nietzsche setzt seine Kritik am Wissenschaftsbegriff bei Sokrates an, der dem
Individuum eine zu groBe Bedeutung zuma@.

12 Vgl. Die Riickkehr des Mythos, Vortrag von Dr. Dr. Thor v. Waldstein auf der Frithjahrsakademie des Insituts
fiir Staatswissenschaften.

13 Trotz seiner Kritik an iiberméfligen Vernunftsanspriichen in der Politik skizziert Popper in seinem
wirkméchtigen Werk Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (1944) eine liberale politische Theorie, in deren
Mittelpunkt ein Dezisionismus steht, die frei ist von der Frage nach dem objektiv guten Leben, jeder
Metaphysik, Mythologie oder Religion. Somit verkennt er die platonische politische Philosophie vollig, die er in
seinem Sinne umdeutet und als ,,Essentialismus® brandmarkt. Im Dezisionismus steht die Entscheidung des
Einzelnen ohne Bezug zu einem objektiven Wert im Mittelpunkt der Theorie.

14 Voegelin, Eric: Die Neue Wissenschaft der Politik, S. 39-40. Nach Voegelin sei der Positivismus selbst
wieder metaphysisch geworden. Papst Benedikt X VI. hat nicht zuletzt in seiner Regensburger Rede (2006)
darauf hingewiesen, dass heutzutage eine von ,,Aufklérung* und den Naturwissenschaften gepragte Vernunft die
einzig mogliche Wahrheit représentieren soll. In der heutigen Zeit warnen manche Stimmen, in volliger
Verkennung der wahren ideologischen Situation, vor dem Riickfall ins ,,finstere Mittelalter*. Man meint
aufgrund der vorherrschenden szientistischen Ideologien, alles, was sich diesen nicht fligt, als irrationale Mythen
denunzieren zu miissen, um daraus die Forderung nach der Zerschlagung der allerletzten Uberreste einer
hierarchischen Seinsordnung abzuleiten.



im Unklaren bleibt. Vom griechischen Wort pvBoloyia, ,,Sagendichtung®, abstammend, wére er eben
entsprechend seiner urspriinglichen Bedeutung nach ,,nur* Laut, Wort, Rede und sagenhafte Erzidhlung
— eine Realitét bloB in Worten. Der Mythos erhebt bekanntermafBlen keinen Anspruch auf exakte
Beschreibung der Wirklichkeit, sondern Platon entsprechend eine wahrscheinliche, iiber ,,die wir

zufrieden sein konnen‘®. Die Religion im Unterschied dazu kennt eine konkrete Offenbarung.

Wir kennen unterschiedliche Typen von Mythen wie etwa Schopfungsmythen, Theogonien {iber
die Entstehung der Gotter, Griindungsmythen, Ursprungsmythen, Geschichtsmythen, soteriologische
Mythen oder nationale Mythen. Und immer bezieht er sich auf Personen, Dinge oder Ereignisse von
hoher symbolischer Bedeutung. Wir kennen etwa die Erzéhlung vom Siindenfall in der Bibel und der
darin gedufBerten so genannten Erbsiindenlehre. Platon spricht z. B. in seiner Politeia von Eisen,
Bronze und Silber in den Seelen der ,,Erdgeborenen”, wohlwissend dass Menschen nicht die
Edelmetalle tatsdchlich in ihrer Seele haben — er will zum Ausdruck bringen, dass Menschen
verschiedene (charakterliche) Fahigkeiten und Begabungen haben. Fiir Platon sind Mythen dhnlich

wie das Schone nahrende Erinnerungen,

,den Gescheiten unglaublich, doch glaublich den Weisen. Denken wir uns am Ende all unserer
Gescheitheit, so sind wir, vergleichbar einem Baum, der lauter Krone sein will ohne Wurzel, lauter
Gegenwart ohne Abkunft, lauter Wissenschaft ohne Erinnerung. Uns an unsere Herkunft zu
erinnern, bleibt nach Platon Aufgabe des Mythos. Die Seele lebt und stirbt mit ihrer Urgestalt wie
mit der Dryade der Baum: der Mythos ist ihr Wachstumsgeist.*”

Der Mythos will eben nicht nur ein lang zuriickliegendes Ereignis schildern. Bei Mythen
handelt es sich zwar um unreflektiert {ibernommene Auffassungen der Gemeinschaft zu weltlichen
und geistigen Fragen, doch sie prdgten und pridgen das Leben durch ihr entsprechendes
Orientierungswissen.” In der Regel sind sie emotional aufgeladen und haben einen appellativen und
evozierenden Charakter, d. h. sie setzen nicht nur mit der Vergangenheit in Beziehung, sondern haben
auch eine sinnstiftende Zukunftsdimension — sie stiften Bedeutung im Raum, indem sie unsere Seele
mit bestimmten Ereignissen und Orten verbinden. Damit wollen sie uns an etwas er-innern — mit einer
geistigen Dimension verbinden. Dementsprechend stiften sie auch Bedeutung fiir unser heutiges Sein,
Tun und Wollen. Es geht ihm dabei insbesondere darum, die Gegenwart zu erkldren und dabei eine
ordnende Beschreibung der Welt zu liefern. Mit dem Mythenforscher Mircea Eliade (1907-1986)

kénnen wir zusammenfassen:

15 Platon: Timaios, 29e.

16 Vgl. Platon: Politeia, 414b-415d.

17 Reinhardt, Karl: Platons Mythen, in: Becker, Carl (Hrsg.): Vermdchtnis der Antike, Gottingen 1966, S. 295.
18 Die Bezeichnung ,,Orientierung®, bzw. ,,sich orientieren® stammt aus der historischen Darstellung, bei der
Karten oft mit Jerusalem = oben ausgerichtet wurden. Jerusalem wurde dem Orient gleichgesetzt. Eine Karte
orientieren, hief} also, die Karte so zu drehen, dass der Orient oben ist.

4



,Der Mythos erzdhlt eine heilige Geschichte; er berichtet von einem Ereignis, das in der
primordialen Zeit, der mérchenhaften Zeit der ,Anfdnge* stattgefunden hat. Anders gesagt: der
Mythos erzihlt, auf welche Weise dank den Taten der libernatiirlichen Wesen eine Realitdt zur
Existenz gelangt ist — sei es nun die totale Realitdt, der Kosmos, oder nur ein Teil von ihr. (...) Es
handelt sich immer um die Erz&hlung einer ,Schépfung‘: es wird berichtet, wie etwas erzeugt

worden ist und begonnen hat, zu sein.“"

Viele Denker haben den Mythen eine duflerst wichtige Bedeutung beigemessen. So etwa auch
Platons Schiiler Aristoteles, der den Philosophen als Freund des Mythos sah: ,,.Der Philosoph ist in
gewisser Weise auch ein Mythenfreund, denn der Mythos enthélt Wunderbares.“* Auch den spéteren
Neuplatonikern galt der Mythos als auslegungsbediirftige Offenbarung, die auf eine rein geistige
Wirklichkeit hinweist.” In dieser Tradition steht etwa auch Friedrich Schelling (1775-1854), der mit
seinem Werk ,,Philosophie der Mythologie* in Unterscheidung zu Hegels systematisierender
Vernunftbetonung und Kritik an Platons Gebrauch des Mythos diesem eine eigene insbesondere

gemeinschafts- und volksbildende Realitédt zuerkennt.

Friedrich Nietzsche sagte liber den Mythos: ,,Ohne Mythus aber geht jede Kultur ihrer gesunden
schopferischen Naturkraft verlustig: erst ein mit Mythen umstellter Horizont schlieit eine ganze
Kulturbewegung zur Einheit ab.“? Damit erklért Nietzsche eben auch, dass sich unsere Lebenswelt
nicht rationalisieren ldsst. Auf dessen Spur argumentierte auch spiter der Philosoph Hans Blumenberg
(1920-1996) als er jener Position einer Absage erteilte, die davon ausgeht, dass die Geschichte vom
Mythos zum Logos voranschreite. Diese Auffassung sei selbst ein Mythos; sie verstelle den Blick auf
die eigene Gegenwart und deren mythische Grundlagen; sie mache blind fiir das eigene Tun, wenn

man sich im Unterschied zu anderen allein auf der Seite einer vermeintlichen Vernunft sieht.*

19 Eliade, Mirci

ea: Mythos und Wirklichkeit, Frankfurt 1988, S. 15.

20 Aristoteles: Metaphysik, 982b.

21 So zum Beispiel der spétantike Neuplatoniker Proklos (412-485), nach dem die Wahrheit im Mythos auf
verborgene Weise vorliegt; der Auslegende muss sie bereits philosophisch erfasst haben, wenn er den Mythos
deuten will. Alle platonischen Mythen ergénzen sich gegenseitig und bilden eine stimmige Einheit. Zwischen der
Seele und dem Mythos besteht eine Analogiebeziehung; da die Struktur des Mythos derjenigen der Seele
entspricht, kann sie in ihm sich selbst erkennen.

22 Hegel wandte sich gegen die Meinung, Platons Mythen seien ,,vortrefflicher als die abstrakte Weise des
Ausdrucks* und ein Zeichen aulergewdhnlicher Genialitit, die anderen Philosophen fehle. In Wirklichkeit
handle es sich um ,,das Unvermogen, auf die reine Weise des Gedankens sich auszudriicken®. Der
philosophische Mythos solle zwar Wahrheit enthiillen und nicht etwa verbergen, doch erfiille er laut Hegel diese
Aufgabe in Wirklichkeit nicht. Vgl. G.W.F. Hegel: Vorlesung iiber die Geschichte der Philosophie I (Werke in
zwanzig Bénde, Band 18), Frankfurt am Main 1971, S. 108f.

23 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik, in: Werke in drei Binden,
Miinchen 1872, S. 140.

24 Scholz, Leander: Keine Politik ohne Mythos, Deutschlandfunk 2015.

5



Mythen und auch Metaphern geben fiir Hans Blumenberg in Anlehnung an Arnold Gehlen
(1904-1976) dem Menschen als Méngelwesen Orientierung und Entlastung. Auch die Leidenschaft der
Vernunft wird letztendlich von mythischen Energien getragen, die ihr selbst nicht zugénglich sind.
Auch die Geschichte liefert eine grofle Anzahl an Beispielen, wie die bloBe Vernunft zum
Auftraggeber von Exekutionen und Ausléschungen werden kann, wie das die Franzosische Revolution
oder der Kommunismus bewiesen. Jede Weltanschauung ist stets der Gefahr ausgesetzt, dogmatische
Zige anzunehmen, wohingegen ein mythisches Weltbild, das von einer Reihe unterschiedlicher
Erzdhlungen lebt, letztendlich liberaler ist als ein rationaler Liberalismus, der sich in den letzten
Jahrzehnten durchgesetzt hat. Da sich der Mensch nicht ohne Metaphern und Geschichten orientieren

konnten, kann es fiir Blumenberg auch keine Politik ohne Mythos geben.”

Ahnlich war es in jiingerer Vergangenheit vor allem Mircea Eliade, der die Bedeutung des
Mythos (u.a. in seinem Werk Mythos und Wirklichkeit) hervorhob und sich fiir die Aufwertung
derselben sowie auch der Religion einsetzten. Der Mythos bedeutet immer Initation, die den
Menschen aus der alltidglichen Welt befreit. Einen Mythos kennen, heiflit das Geheimnis vom Ursprung
der Dinge lernen, was immer auch eine Geburt, eine Schopfung bzw. ein Neuanfang, auf lateinisch:
eine renovatio bedeutet. Diese Verwurzelung ab origine durch den Mythos ist auch ein Verbinden mit
der Vollkommenheit und Glickseligkeit, die durch die Kraft der Riten wiederholt werden kann. Durch
den Mythos kommt das Sakrale zum Vorschein, welches die wahre Grundlage der Welt bildet. Im
Unterschied zum modernen Menschen, der sich fiir Eliade aus der Geschichte versteht, bleiben fiir den

traditionellen Menschen seine Urspriinge in der Kosmogonie nicht evident.*

Den Mythen misst auch Eric Voegelin (1909-1986) eine duBerst wichtige Bedeutung bei: Jede
Gesellschaft kann sich nur durch wirksame Mythen verstehen. Mythen, die Voegelin auch als religidse
Erfahrung fasste, sind die ersten Antworten auf die fragenden Erfahrungen des Menschen iiber die
Welt und seiner Stellung in dieser. Sie erkldren ebenso wie Glaubenswahrheiten die Dinge der Welt,
insbesondere in Bezug auf die gottliche Ordnung. Der Schopfer hat eine (gute) Natur- und
Sozialordnung begriindet und hélt sie im Sein, so Voegelin im Sinne der Schépfungsmythologien
sowie auch der christlichen Theologie. In diesem Sinne erklédrte Platon schon, dass die Welt einen

Anfang hat und von einem Gott aus Giite erschaffen wurde.”

25 Vgl. Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, Berlin 1979.

26 Vgl. Eliade, Mircea: Mythos und Wirklichkeit, Leipzig 1988, S. 16: ,(...) Mythen beschreiben die
verschiedenen und zuweilen dramatischen Einbriiche des Heiligen oder des ,Ubernatiirlichen in die Welt. Und
dieser Einbruch des Heiligen griindet wirklich die Welt, macht sie so, wie sie heute ist.

27 Vgl. Platon: Timaios. Zwar hatte Platon sehr wohl Vorstellung iiber mechanische Ablaufe in der Natur, doch
dachte er priméir metaphysisch und somit teleologisch (=zielgerichtet). Dieses Verstéindnis kann der Mensch
nicht begreifen, sondern nur erahnen; es erschlieft sich dem Menschen insbesondere durch die Schonheit der
Natur. Kosmos bedeutet urspriinglich Schmuckstiick als ein Meisterwerk der Gotter, das laut griechischer
Mythologie auch aus dem Chaos entstand.



Mythen erfiillen wie Philosophie und Offenbarung die gleiche Funktion, so Voegelin: Sie
stellen das Antidotum gegen die Angst vor dem Fall aus der Existenz ins Nichts dar. Somit gebe es
eine Aquivalenz und wechselseitige Verwiesenheit von Mythos und Logos.* Dementsprechend

erkliarte Voegelin:

,,Mythos ist nicht eine primitive symbolische Form, die friiheren Gesellschaften eigentiimlich ist
und Schritt flir Schritt durch positive Wissenschaft iiberwunden werden muss, sondern Mythos ist
die Sprache, in der die Erfahrungen menschlich-gottlichen Partizipierens im peta&d (metaxy)

artikuliert werden.®

Der platonische Begriff meraxy (wortlich: ,,dazwischen®) bedeutet so viel wie das Leben in
Lexistentieller Spannung® (Voegelin), in welcher der Mensch sich als Teilhaber an der immanenten
sowie auch transzendenten Welt wiederfindet. Die Verdringung des Mythos in einer
entmythologisierten, positivistisch gepragten Welt sieht Voegelin als eine grofle Gefahr, weil in ihr
das eschatologische Mysterium falsch immanentisiert und negative Phdnomene wie das Bdse oder die
Unordnung nicht durch eine transzendente Kraft iiberwunden und transformiert werden kénnen. Dies
zieht gravierende Konsequenzen nach sich: Wahrend es die Mythen dem Menschen nicht erlauben,
sich eigenwillig Freiheit und eigene Existenz zuzuschreiben, 16st die ,Entfremdung aus dem
transzendenten Grund“ (Voegelin) das menschliche Potenzial aus, die ihm gegebene Freiheit zu

missbrauchen.®

Mythosfreie moderne politische Theorie

Entgegen ihresAnspruchs auf Geltung fiir eine von ihr behauptete Wahrheit existiert
insbesondere seit der modernen Aufklarung eine Kritik am Mythosbegriff. Er soll durch ,,die*
Vernunft ersetzt werden. In den modernen politischen Theorien griinden die RechtméfBigkeit einer
Ordnung und die Begriindung des Staates nicht mehr auf einem Mythos, der Religion oder einer
Philosophie im Sinne der antiken oder christlichen Denker. Man will sie auf ein rein rationales
Fundament stellen, wofiir das sich schon bei den Sophisten findende Konzept der Vertragstheorien

entwickelt wurde. Die einflussreichsten Vertreter der Vertragstheorien waren Thomas Hobbes (1588-

28 Voegelin, Eric: Angst und Vernunft, Miinchen 1966, insbesondere S. 85-135. ,,Daher kénnen Mythos und
Philosophie bei der Hervorbringung der mythossepkulativen Varianten des Aggregats kooperieren, weil beide
bestrebt sind, existente Dinge auf einen Grund zu beziehen, der ihre Existenz mit Sinn ausstattet.*

29 Voegelin, Eric: Evangelium und Kultur, Miinchen 1979, S. 35. Voegelin konstatierte, dass die gesamte
platonisch-aristotelische Wissenschaft selbst ihre Wurzeln im Mythos hat.

30 Vgl. Voegelin, Eric: Mysterium, Mythos und Magie, Wien 2005, S. 38. Fiir Voegelin driicken Mythen
sogenannte ,.kosmologische Wahrheiten* aus, die es neben einer hoher zu bewertenden ,,anthropologischen* (der
Philosophie) und ,,soteriologischen® (der jlidisch-christlichen Offenbarungsreligionen) Wahrheit gibt, die alle
Ausdifferenzierungen (Entfaltungen) der Seele sind. Das kompakte Wirklichkeitsverstindnis der vorchristlichen
Hochkulturen verschaffte sich im kosmologischen Mythos Ausdruck.

7



1679), John Locke und Jean-Jacques Rousseau (1712-1778). Kernelemente dieser Theorie, die
Merkmale modernen und sédkular-westlichen Denkens iiberhaupt sind, sind folgende: das
selbstbestimmte und autark handlungsfahige Individuum, das einem Vertrag in einem fiktiven
hypothetischen vorgeburtlichen Zustand aus eigener, freier Entscheidung zustimmen soll, sowie die

Idee eines Kollektivs freiwilliger, aus Eigeninteressen sich zusammenschlieBender Biirger.

Thomas Hobbes sieht den Menschen eben anthropozentrisch in einem Zustand des ,,Strebens
nach Selbsterhaltung™ als der Gesellschaft gegeniiber autark, d.h. der natiirliche Zustand des
Menschen sei nicht mehr der gemeinschaftliche des {@ov moMtikov (zoon politikon, Aristoteles),
sondern der vorstaatliche, der von ihm so bezeichnete ,Naturzustand in dem der Mensch dem
Menschen Wolf (homo homini lupus) sei* Der Mensch wird demnach nicht in und durch die
Gemeinschaft Mensch, sondern er soll es schon an sich sein. Gesteuert wird dieser Mensch nach
Hobbes ausschlieBlich von seinem Uberlebensinstinkt und somit seinen Begierden sowie
Leidenschaften. Ein letzter Zweck wie das Gemeinwohl durch eine Teilhabe an einem gottlichen
Willen, auf den das menschliche Handeln hin ausgerichtet wére, hat in dieser individualistischen

Anthropologie keinen Platz.

Das Hobbessche Konzept wird auch fiir das spétere Verstindnis der Menschenrechte
bedeutend sein, die von der biblisch begriindbaren Menschenwiirde, die eine Berufung, ja, Verpflichtung
zur Heiligkeit einschliefit, entkoppelt werden.? Damit wurde ein fundamentaler Wechsel von einer
Orientierung an den Pflichten und Tugenden, wie dies den vormodernen Traditionen entsprach, zu
einer Orientierung an den Rechten vollzogen.” Es ergeht die Anfrage, ob diese Konzeptionen Hobbes
und der (englischen) Rationalisten nicht reduktionistisch sind und ob letztendlich die Ordnung der
Gesellschaft wirklich ausschlieBlich durch rationale Uberlegungen der Biirger zu begriinden sei.
Macht jeder Mensch nicht die Erfahrung auf seine Mitmenschen bezogen zu sein, von ihnen in einem
bestimmten Ausmal} abhdngig zu sein, und dass daher eine wechselseitige permanente Erzichung

stattfindet?

31 Vgl. Hobbes, Thomas: De Cive (Lehre vom Biirger, 1657), Vorwort: Vollstidndig: ,,Nun sind sicher beide
Sétze wahr: Der Mensch ist ein Gott fiir den Menschen, und: Der Mensch ist ein Wolf fiir den Menschen; jener,
wenn man die Biirger untereinander, dieser, wenn man die Staaten untereinander vergleicht. Dort ndhert man
sich durch Gerechtigkeit, Liebe und alle Tugenden des Friedens der Ahnlichkeit mit Gott; hier miissen selbst die
Guten bei der Verdorbenheit der Schlechten ihres Schutzes wegen die kriegerischen Tugenden, die Gewalt und
die List, d. h. die Raubsucht der wilden Tiere, zu Hilfe nehmen.* Threr Natur entsprechend schlieBen sich Wolfe
zu Rudeln zusammen.

32 Genesis 1, 27: ,,Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild Gottes erschuf er ihn. Méannlich und
weiblich erschuf er sie.”

33 Hierzu Leo Strauss (1899-1973): ,,Sie heiligen den Eigennutz eines jeden, so wie ihn jeder selbst sieht oder
zu sehen leicht veranlasst werden kann. Von den Menschen kann man mit gro3erer Sicherheit erwarten, dass sie
fiir ihre Rechte kdmpfen, als dass sie ihre Pflichten erfiillen oder mit Burke: ,Der kleine Katechismus der
Menschenrechte ist schnell erlernt, und die Folgerungen liegen in den Leidenschaften’.* Naturrecht und
Geschichte, Berlin 1956, S. 189



Es sei auch die Frage gestellt, ob denn das aufklérerische Projekt der Entmythologisierung
erfolgreich war. Hat die sogenannte Aufklédrung mit ihrem Rationalismus das mythologische Denken
iberwunden? Zwei deutsche Denker, Max Horkheimer (1895-1973) und Theodor Adormo (1903-
1969), wiesen darauf hin, dass die Entmythologisierung, wie sie die ,,moderne Aufklarung*
vorschreibt, scheitern kann und dass sie selbst zu einem Mythos wird. Der einst mythische Zugang zur
Welt ist rational aufgeklart, aber mit der allmahlichen Vervollkommnung der Beherrschung der Natur
»schliagt™ die Aufklarung zuriick und wird selbst zum Mythos, zu einem Mythos der ,,Beherrschung
der objektivierten dufleren und die verdriangte innere Natur**, so die zwei in der BRD wirkméchtigen
und von der US-amerikanischen Besatzungmacht geforderten Denker, die ihrer eigenen Analyse mit
ihrer anti-autoritdren, freudianisch-neomarxistischen ,,Kritischen Theorie” keine positive Alternative

entgegensetzen konnten und dem Bezug zum Wahren, Schonen und Guten vermissen lassen.®

In den Worten von Adorno und Horkheimer: ,,So wie die Mythen die Aufklérung bereits
vollziehen, so wird die Autkldrung mit jedem ihrer Schritte tiefer in die Mythologie verstrickt™, in eine
Mythologie, die im Positivismus des Faktischen gipfelt, der die bestehenden gesellschaftlichen
Verhéltnisse als notwendig darstellt und ,,das Individuum vollstindig Individuum in die 6konomischen
Maichte aufthebt™.* Mit dieser Idee iiber eine ,Dialektik der Aufklarung“ sei auch die Frage
aufgeworfen, ob eine sikulare Gesellschaft, die sich nicht vielleicht schon in der materialistischen
Eindimensionalitdt utilitaristischer und technokratischer Sachzwénge aufgeldst hat, wirklich existiert.
Kann es tiberhaupt eine mythosfreie Welt geben? Werden die vergessenen Gotter nicht immer nur

durch andere alte oder neue Gotter ersetzt?

Die Seele und der Kosmos bei Platon

Wenn wir nun zum Vergleich einen Blick (zuriick) auf die platonische Philosophie werfen, dann
begegnet einem auf dem Gebiet der politischen Theorie ein anderes Bild als das oben dargelegte. Uns
sollen an dieser Stelle zwei zentrale Konzeptionen Platons interessieren, ndmlich seine Seelenlehre
und seine Kosmologie — und somit ein bestimmtes Verstdndnis einer Ordnung. Diese Ordnung ist
zundchst in der Seele des Einzelnen, einem Kosmos im Kleinen, zu begriinden. Fiir Platon setzt sich
die Seele aus einem begehrenden (émbuuntikév, epithymétikon), einem muthaften bzw. ehrhaften

(Bopoedég, thymoeidés) und einem verniinftigen (Aoyiotwkov, logistikon) Teil zusammen. Diese drei

34 Adorno/Horkheimer: Dialektik der Aufkidrung (1944), S. 4.

35 Das zentrale Anliegen des Instituts war es, durch ,rationales Handeln* die Kontrolle iiber Gesellschaft und
Geschichte von den ,repressiven Strukturen® (zuriick) zu gewinnen. Dies sollte durch ein ,,Bewusstwerden
sozialer Phanomene® (Theodor Adorno) erreicht werden. Mit dem pessimistischen und berithmt gewordenen, die
Essenz Adornos zusammenfassenden Leitsatz ,,Es gibt kein gutes Leben im Falschen (Minima Moralia, 1944-
47) wird jede Destruktion gerechtfertigt. Die Bezeichnung ,,Kritische Theorie® ist irrefithrend, weil jedes Denken
im Sinne der sokratischen Methode ohnehin in sich kritisch ist.

36 Ebenda.



bilden eine Einheit und sollen in Harmonie zu einander stehen, wobei der verniinftige Teil die anderen
Seelenteile fithren soll wie der Wagenlenker seine Pferde.” Jedem der angesprochenen drei Seelenteile
entspricht eine Tugend (dpetn, areté, Tlichtigkeit) zur Erlangung ihrer je eigenen Vervollkommnung:
dem begehrenden Teil die Besonnenheit, dem muthaften die Tapferkeit und dem verniinftigen die

Klugheit, welche die Seelenteile richtig ausrichtet.

Alle drei Seelenteile in rechter Harmonie zueinander machen die Seele des Menschen gerecht.
Analog zur Ordnung der Seele sieht Platon die Ordnung der Polis, in der jeder entsprechend seiner
Fahigkeiten das Seine tun soll. Die Polis, die nach Platon von iiberschaubarer Grof3e sein soll, ist der
»groBgeschriebene Mensch*®. In ihr sollen die Weisen, die Philosophenkoénige herrschen. Und in der
Ordnung der Seele und somit auch der Polis besteht fiir Platon die Gerechtigkeit, die zur
Eudaimonie (evdopovia, vom guten Geist, ,,Gliickseligkeit™) fiihrt. Somit gehort Gerechtigkeit ,,zu
dem Schonsten, ndmlich zu dem, was sowohl um seiner selbst willen wie wegen der daraus

entspringenden Folgen von jedem geliebt werden muss, der gliicklich werden will“*,

Fiir Platon ist die Seele das Prinzip des Lebens und ohne eine Seele kann fiir Platon kein Wesen
Vernunft bewahren. Sie ist die Bewegung, die sich selbst bewegen kann.® Damit ist sie zugleich
unsterblich, unverginglich und unzerstoérbar, denn das sich selbst Bewegende kann weder untergehen
noch entstehen. Die Gegenwart der Seele ist das, was einem Korper Leben einhaucht. Und wie bereits
erwahnt, ndhrt der Mythos die Seele. Dieses Wachstum der Seele ermdglicht laut Platon eine
zielgerichtete Ausrichtung auf die ,JIdee des Guten“, die durch die Erfahrungen des &pwg (Eros,
Liebesstreben), Odvatog (thanatos, Sterben) und dikn (dike, Gerechtigkeit) den Weg zu einer Ordnung
der Seele ebnen, die wiederum ein philosophisches und tugendhaftes Leben ermdglicht. Und fiir
Platon haben nicht nur Menschen eine Seele, sondern auch die Welt — fiir Platon gibt es eine Weltseele

im Kosmos.“

Das Hohlengleichnis

Das Wachstum der Seele ermdglicht nun einen Aufstieg dieser zur ,,Ideen des Guten®, die
Platon in seinem zum Mythos und fiir das Abendland prigenden Grundimpuls gewordenen

Hohlengleichnis beschreibt:

37 Vgl. Platon: Phaidros, 246a-247c, 253c-254e.
38 Vgl. Platon: Politeia, 2368e.

39 Vgl. Platon: Politeia, 357d-358a.

40 Platon: Nomoi, 895e-896a.

41 Vgl. Platon: Politeia, 7. Buch. Das Hohlengleichnis 14sst mehrere Interpretationen zu. Vermutlich ist man bei
den von anderen Menschen kreierten Schattenbildung (der Scheinmeinungen) an die heutigen Medien erinnert.
Platon meinte auch sicherlich die naturalistischen, sensualistischen und hedonistischen ,,Schatten®.

10



,und jetzt will ich dir ein Gleichnis fiir uns Menschen sagen, wenn wir wahrhaft erzogen sind und
wenn wir es nicht sind. Denke dir, es leben Menschen in einer Art unterirdischer Hohle, und langs
der ganzen Hohle zoge sich eine breite Offnung hin, die zum Licht hinausfiihrt. In dieser Hohle
wiren sie von Kindheit an gewesen und hétten Fesseln an den Schenkeln und Halse, so dass sie
sich nicht von der Stelle rithren kénnten und besténdig gerade aus schauen miissten. Oben in der
Ferne sei ein Feuer, und das gédbe ihnen von hinten her Licht. Zwischen dem Feuer aber und diesen
Gefesselten fithre oben ein Weg entlang. Denke dir, dieser Weg hétte an seiner Seite eine Mauer,
dhnlich wie ein Gerlst, das die Gaukler vor sich, den Zuschauern gegeniiber, zu errichten pflegen,
um darauf ihre Kunststiicke vorzufiihren. (...) Weiter denke dir, es triigen Leute an dieser Mauer
voriiber, aber so, dass es lber sie hinwegragt, allerhand Gerite, auch Bildsdulen von Menschen und
Tieren aus Stein und aus Holz, und {iberhaupt Erzeugnisse menschlicher Arbeit. Einige dieser

Leute werden sich dabei vermutlich unterhalten, andere werden nichts sagen.“

Nun gibt es Menschen, die von den Fesseln befreit werden und erkennen, dass sie bisher nur
Schattenbilder fiir die Wirklichkeit gehalten und somit Scheinmeinungen vertraten haben. Sie wurden
somit durch einen Impuls bzw. Dringen veranlasst, die Dinge der Welt anders zu sehen und auf ihr
sallheitliches Wesen® (Joseph Pieper) hin zu befragen und moglichst zu erkennen. Dies bedeutet, sich
nicht zu entfernen von den Dingen des Alltages, aber von den gingigen Deutungen dieser Dinge. Es
geht nicht um einen Entschluss, sich zu unterscheiden, anders zu denken als die Menge, sondern auf
Grund dessen, dass uns in den alltdglichen Dingen selbst das tiefere ,,Antlitz des Wirklichen* (Joseph

Pieper) staunend gewahr wird.

Die ,.tiefere Wirklichkeit® ist eine der immateriellen, geistigen Ideen im Sinne Platons und liegt
somit ,,jenseits” der faktischen Realitit, der Oberflache und auch des angenehmen, bequemen Lebens,
somit des Hedonismus. In diesem Sinne sagt Platon, dass der von den Fesseln Befreite die Sonne
sehen wird — er wird ihr Wesen begreifen. Ferner sagte Platon {liber das Ziel des Philosphen, das

Wesen der Dinge zu ergriinden, in Bezug auf die Gerechtigkeit:

»Nicht ob ich dir hierin Unrecht tue oder du mir — nicht das begehrt der Philosoph
herauszubekommen, sondern was liberhaupt Gerechtigkeit sei und was Ungerechtigkeit; nicht ob
ein Konig, der viel Gold besitzt, gliicklich sei oder nicht, sondern was iiberhaupt Herrschaft sei,

was Gliickseligkeit, was Elend — iiberhaupt und im letzten Grunde.“*

Und zum Aufstieg nun aus der Hohle, so heifit es, muss der Mensch gezwungen, gezogen und
erzogen werden. Er muss von neuem geboren bzw. gewandelt werden. Uber den Aufstieg kann im
Sinne der Heiligen Schrift gesagt werden: ,,Schmal ist der Pfad, der zum Leben fiihrt und nur wenige
finden ihn*““. Der Weg zur wahren Erkenntnis ist kein rein denkerisch-intellektueller, sondern, wie das

Hohlengleichnis auch veranschaulicht, immer ganzheitlich-existentiell zu erlangen. Doch muss dieser

42 Vgl. Platon: Timaois.
43 Platon: Theaitetos, 175c¢.

11



schmerzlich sein, wie Platon viermal erwdhnt? Platon spricht auch vom durch die Wissensliebe im
Sinne des Eros geleiteten Aufstieg, etwa in seinem Werk Symposion. Wer oder was die Umkehr
bewirkt, sagt Platon nicht genau; an einer anderen Stelle in seinem Werk spricht er allerdings von der

,»gottlichen Filigung .

In seinem Hohlengleichnis spricht Platon von einer Differenz zwischen Sein und Sollen,
zwischen aktueller Realitdt und der noch zu realisierenden Potentialitidt. Erst diese Differenz
ermoglicht einen Raum des Werdens, den der Mensch zu fiillen hat, indem er die in ihm liegende
Moglichkeit realisiert; Goethe sprach von der ,,gepriagten Form, die lebend sich entwickelt“®. Diese
Realisierung bzw. Entfaltung steht immer noch aus und wird nie ganz vollendet sein, doch eben dieses
Streben zur moéglichen Vervollkommung vermenschlicht den Menschen.” Dahingegen versucht eine
LInversion der Teleologie* (Robert Spaecmann) eine Deformierung des Menschen.® Diese Entelechie,
(évtedéyera, entelecheia) die zielgerichtete Verwirklichung der idealen Form, geschieht eben durch die

Wanderung der Seele zur ,,Idee des Guten®:

,Ist man aber ihrer ansichtig geworden, so muss man zu der Uberzeugung kommen, dass alles
Rechte und Schone in der ganzen Welt von ihr ausgeht. In der sichtbaren Welt schafft sie Licht und
den Herren des Lichts; in der denkbaren Welt ist sie selber Herrin und gibt Wahrheit und Vernuntt.
Und wer mit Vernunft handeln will, in seinem personlichen Leben oder als Staatsmann, der muss

sie sehen lernen.*

Gott so dhnlich wie moglich zu werden, wie es etwa der Katechismus der Katholische Kirche
lehrt, war eine Platon bekannte Vorstellung.* Die biblische Vorstellung der Gottesebenbildlichkeit und
somit der von Gott gegebenen menschlichen Wiirde war den antiken Denkern zwar noch fremd, doch
man mdge selbst die Ahnlichkeit der platonischen Philosophie zur biblischen Offenbarung
einschétzen. Eine Parallele soll uns interessieren: Der einzelne Mensch wurde im antiken sowie
biblischen Denken als Teil des geschaffenen Kosmos gesehen, der nach Aristoteles mehr als die

Summe der Einzelteile ist.** Dieses ,,hohere™ Ganze, sei es auch die Ahnenreihe, die Familie, die Polis,

44 Evangelium nach Matthdus 7,14. Vollstindig: ,,Geht ein durch die enge Pforte. Denn die Pforte ist weit, ud
der Weg ist breit, der zur Verdammnis abfiihrt, und ihrer sind viele, die darauf wanderln. Und die Pforte ist eng
und der Weg schmal, der zum Leben fiihrt, und wenige sind ihrer, die ihn finden.*

45 Vgl. Platon: Timaois, 68e.

46 J.W. Goethe: Ddmon. Orphische Urworte (1817).

47 Schonknecht, Hans-Joachim: Der eine Gedanke.Platons Hohlengleichnis als Grundimpuls der europdischen
Kultur, Abendland IV/20, S. 31.

48 Vgl. Spaemann/Low: Natiirliche Ziele. Geschichte und Wiedetentdeckung teleologischen Denkens (2005).
49 Platon: Politea, 504.

50 Vgl. Platon: Timaios. Erste Frage ,,Wozu sind wir auf Erden? Um Gott zu erkennen, ihn zu lieben und zu
dienen, um in den Himmel zu kommen.“, Kleiner Katechismus der Katholischen Kirche, Petrusbruderschaft.
51 Vollsténdig: ,,Das, was aus Bestandteilen so zusammengesetzt ist, dass es ein einheitliches Ganzes bildet —
nicht nach Art eines Haufens, sondern wie eine Silbe —, das ist offenbar mehr als blo3 die Summe seiner
Bestandteile. Eine Silbe ist nicht die Summe ihrer Laute: ba ist nicht dasselbe wie b plus a, und Fleisch ist nicht

12



oder die Gotterwelt, erschloss sich dem antiken Menschen auch nicht durch ein bloes intellektuelles
Verstehen, sondern durch einen aidog (aidos), was so viel wie Bescheidenheit, Ehrerbietung,
Ehrfurcht, Respekt, Scham, Scheu, Sittsamkeit und Verehrung bedeutet. Der aidos stellt eine Art
Furcht dar, die eine Anerkennung des gemeinschaftlichen Ganzen und eine Riicksicht vor der

Ubertretung einer Grenze ist, die die Gemeinschaft bestimmt.®

Und dieses Empfinden des aidod¢ ruft in besonderer Weise Mythen wach und spielt somit bei der
Aufrechterhaltung der Ordnung und der Rechtstaatlichkeit, somit bei der Achtung vor dem Gesetz,
eine wesentliche Rolle. Diese Vorstellung von der Ehrfurcht als einer Hiiterin der Gesetze
verinnerlicht ein wichtiges Prinzip: ,,Nicht der Mensch, wie sie sagen, sondern Gott ist das Mal3 aller
Dinge.“* Wenn der Mensch eben dieses Prinzip akzeptiert, kann fiir Platon menschliches Leben

gedeihen. In den Worten des bekannten Philologen und Platon-Ubersetzers Otto Apelt (1845-1932):

,.Die Religion (...) ist es, die, richtig gepflegt, den menschlichen Gemiitern jene heilige Scheu, jene
Ehrfurcht einpflanzt, die jeden Versuch einer Auflehnung wider das Gebot schon im Keime
erstickt. Denn den Zorn der Gotter fiir nichts zu achten, dazu konnte sich nur entschlie3en, wer mit
den Gottern in seinem Herzen schon halb oder ganz gebrochen hatte. Daher seine unabléssige
Sorge, den Gétterglauben so tief wie mdglich in den Seelen der Jugend von allem Anfang an

einzusenken und Wurzel fassen zu lassen.*

Das rechte Maf} und die Eschatologie

Zur Veranschaulichung sei an weitere ,,mythische Beschworungen Platons erinnert, zunéchst
an jene der Herrschaft des Gottes Kronos. Dieser Mythos in den Nomoi erzéhlt von der Zeit der
Herrschaft unter dem Gott Kronos, die eine gesegnete war, weil Kronos wusste, dass ,,die menschliche
Natur tiberhaupt nicht féhig ist, die menschlichen Dinge zu regeln, ohne dabei in Anmafung und
Ungerechtigkeit zu verfallen*. Der Mensch kann selbst nicht gerecht herrschen, weil er dazu neigt,
sich durch Stolz aufzublihen und die von Gott gesetzten Grenzen zu iibertreten. Genauso wenig wie
man Ziegen nicht die Verantwortung flir Ziegen geben wiirde, so die Geschichte, gab Kronos den
Menschen nicht die Verantwortung fiir Menschen. Um den Menschen daran zu hindern, sein Mal} zu
iiberschreiten und unverschidmt zu werden, und um damit eine autokratische und tyrannische

Herrschaft zu verhindern, setzte Kronos so genannte Daimonen — ,,Mitglieder einer gottlicheren und

dasselbe wie Feuer plus Erde.“, Metaphysik VII, 1041b.

52 Satkunandan, Shalini: Drawing Rein: Shame and Reverence in Plato’s Law-Bound Polity and Ours. Political
Theory (2017), S. 333.

53 Platon: Theaitetos, 716¢.

54 Apelt, Otto: Einleitung, in derselbe: Gesetze, Platon. Sdmtliche Dialoge, Leipzig 1922, VIII.

55 Platon: Nomoi, 713¢5-7.

13



besseren Spezies“ — an die Spitze der Polis. Thre Herrschaft ,sorgte groBziigig fiir Frieden und

Ehrfurcht und gute Gesetze und Gerechtigkeit**.
Die Notwendigkeit sich dem gottlichen Gesetz zu unterwerfen, driickte Platon wie folgt aus:

»Der Gott, wie das alte Sprichwort sagt, hélt den Anfang und das Ende und die Mitte aller Wesen,
vollendet seinen geraden Lauf, indem er sich dreht, der Natur entsprechend. IThm folgend ist die
Gerechtigkeit, die Réacherin derer, die das gottliche Gesetz verletzen. Derjenige, der gliicklich
werden will, folgt ihr in Demut und Ordentlichkeit. Wer aber aufgeblasen ist mit Prahlerei, oder
wer sich erhaben flihlt wegen Reichtum oder Ehren oder guter korperlicher Form, von Jugend und
Unbekiimmertheit begleitet ist, jeder, dessen Seele vor Anmallung brennt und daher meint, er
brauche weder einen Herrscher noch einen Fiihrer, sondern sich selbst fiir fahig hélt, andere zu

fiihren, ist zuriickgeblieben, von der Gottheit verlassen®*

In den Nomoi tragt der Athener einige Mythen vor, die er fiir erforderlich hilt, um Zweifler von
der Vollkommenbheit der gottlichen Weltlenkung zu iiberzeugen. Auch hier wird betont, dass sich die
Menschen mit ihren Taten ihre erfreulichen oder unerfreulichen Schicksale selbst wihlen. Daher
konnen die Gotter nicht der Nachlassigkeit bei der Lenkung der Welt beschuldigt werden. Wer sich
von ihnen vernachldssigt wahnt, tragt in Wirklichkeit selbst die Schuld an seinem Geschick. Er
iiberblickt die gottliche Planung nicht, die nicht nur die einzelnen Seelen, sondern auch das Ganze im
Blick hat® In diesem Zusammenhang kommt Platon hierbei auf seine Annahme einer
jenseitigen Gerechtigkeit zuriick, die er mit den Mitteln philosophischer Argumentation nicht

ausreichend plausibel machen kann und die er daher in seinen Seelenmythen thematisiert.

In der Politeia geht Platon auf die Schicksale der einzelnen Seelen ein, denen im Jenseits eine
ihren Verdiensten oder Schandtaten entsprechende gerechte Behandlung zuteilwird.® Die mythische
Ausmalung des Totengerichts, der kiinftigen Belohnungen und Strafen, soll zu einem gerechten Leben
ermutigen. Dem Gerechten verschaffen derartige Mythen Trost und Hoffnung, den nicht in der
Gerechtigkeit Gefestigten sollen sie zur Selbstbesinnung anregen. So endet die Politeia

zusammenfassend in der Betrachtung transzendenter Jenseitsvorstellungen mit folgenden Worten:

,»Und diese Rede, o Glaukon, ist erhalten worden und nicht verloren gegangen, und kann auch uns
erhalten, wenn wir ihr folgen; und wir werden dann {iber den Fluf3 der Lethe gut hinliberkommen

und unsere Seele nicht beflecken. Sondern wenn es nach mir geht, wollen wir, in der Uberzeugung

56 Platon: Nomoi, 713e.

57 Platon: Nomoi, 716a. Ahnlich erklérte Platon schon in der Politeia zur Griindung seines Idealstaates: ,,Wir
verstehen von diesen Dingen nichts, vertrauen sie auch bei Griindung unseres Staates, wenn wir verniinftig sind,
keinem anderen an, bedienen uns keines anderen Auslegers derselben als des von den Vitern her verehrten
Gottes.*

58 Platon: Nomoi, 903a-905c.

59 So etwa in der Politeia, in dem der Jenseitsbericht des Er und somit einem Gericht im Jenseits mitgeteilt
wird.

14



die Seele sei unsterblich und vermoge alles Ubel und alles Gute zu ertragen, uns immer an den
oberen Weg halten und der Gerechtigkeit mit Verniinftigkeit auf alle Weise nachtrachten, damit wir
uns selbst und den Goéttern lieb seien, sowohl wihrend wir noch hier weilen als auch wenn wir den
Preis dafiir davon tragen, den wir uns wie die Sieger von allen Seiten umher einholen, und hier
sowohl als auch auf der tausendjahrigen Wanderung, von der wir eben erzihlt, uns wohl

befinden.“®

Conclusio

Fiir Platon gab es am Wahrheitsgehalt des Mythos keinen Zweifel. Die Aufgabe des Mythos
besteht insbesondere darin, die menschliche Seele und ihre Lebenskraft zu ndhren, in dem diese mit
dem Heiligen in Verbindung gebracht werden sollte. Und dies hat eine politische Dimension. Es war
insbesondere Carl Schmitt (1888-1095), der in Anlehung an Georges Sorel (1847-1922) von der
politischen Kraft des Mythos sprach, in dem Kraft zum Handeln und zu einem grofen Heroismus

liegt:

,In der Kraft zum Mythos liegt das Kriterium dafiir, ob ein Volk oder eine andere soziale Gruppe
eine historische Mission hat und sein historisches Moment gekommen ist. Aus der Tiefe echter
Lebensinstinkte, nicht aus einem Ressentiment oder einer ZweckmaBigkeitserwigung, entspringt

der groBe Enthusiasmus, die grofle moralische Dezision und der grofle Mythos.“*"

Rein rationalistische Argumente reichen nicht aus, die Seele eines einzelnen Menschen oder
eines Volkes zu ndhren; die eigentliche Vernunft des Menschen speist sich vielmehr aus der
,Ubervernunft“ der Mythen, die metaphysisch eine tiefere geistige Wirklichkeit und somit auch
Vernunft erkennen ldsst. Platon verwendet in erzieherischer Absicht Mythen, die ,heil machen,
gesund machen, am Leben erhalten, bewahren, retten, gliicklich ans Ziel bringen*>. Mythen sind, wie
dies auch Josef Pieper sah, eine dem Glauben zugéngliche Wahrheit. Seine ,,heilende Kraft wirkt
jedoch nur fiir die Glaubigen, die sich ,,iberzeugen lassen, bewegen lassen, bestimmen lassen,
gehorchen, folgen, vertrauen, glauben“.® Wie sollte der Mensch ohne mythische Erzéhlungen

iiberhaupt Antworten auf die existentiellen Fragen seines Daseins finden? Wie will er in Erfahrung

60 Platon: Politeia, 621c.

61 Carl Schmitt des Weiteren: ,,Demnach kommt alles darauf an, wo heute diese Fahigkeit zum Mythos und
diese vitale Kraft wirklich lebt. Bei der modernen Bourgeoisie, dieser durch Angst um Geld und Besitz
verkommenen, durch Skeptizismus, Relativismus und Parlamentarismus moralisch zerriitteten
Gesellschaftsschicht, ist sie gewiss nicht zu finden. Die Herrschaftsform dieser Klasse, die moderne Demokratie,
ist nur eine ,demagogische Plutokratie’. Wer ist also heute der Trager des groBen Mythos?*, Positionen und
Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles (3. Auflage), S. 9-19, hier S. 10.

62 Pieper, Josef: Uber die Platonischen Mythen, Miinchen 1965, S. 74. Platon verwendet das Wort sozein, das
im Griechisch des Neuen Testament ,,erlosen‘ bedeuten wird.

63 Vgl. Pieper, Josef: Uber die Platonischen Mythen, Miinchen 1965, S. 75. Der platonische Sokrates sagte an
mehreren Stellen: ,,Ich habe es geglaubt®. Vgl. Phaidon.

15



bringen, was er wesensmafig ist und wie er seiner wahren menschlichen Natur entsprechend leben

sollte?

Durch Mythen vermag der Mensch seine Abhéngigkeit von den Urbildern, den (platonischen)
»evokativen Ideen*, des Kosmos und der Gemeinschaft, zu der er gehort, zu erahnen. Dadurch wird
dem Menschen geholfen, insbesondere seine eigene Begrenztheit und Abhéngigkeit von einem
groBBeren Ganzen zu sehen. Dies macht ihn erst fahig, seinen Platz als Teil des Ganzen im Kosmos zu
finden und sich auf dessen Ordnung ,.einzustimmen®. Platon verfolgt eben die Absicht, den und die
Menschen in einen kosmologischen Kontext zu integrieren, woflir mythische Erzdhlungen als
Ursprungsgeschichten dienen, Gemeinschaften und Volker zu einer Einheit ,,zusammenzuweben®.*
Dies bewirkt, dass der Mensch jede Art von MaBlosigkeit vermeidet, um letztendlich seine Begierden
und Liiste im Zaum zu halten und somit seine Egozentrik sowie seinen Narzismus zu iiberwinden.

Dazu wird der Mensch bei Platon in seiner Freiheit und Verantwortungsfahigkeit eingeladen.

Indem eine Integration in den Kosmos geschieht, wird der Mensch Gott wohlgefillig und ihm
dhnlich. Verbunden mit dem Géttlichen wird wiederum das unsterbliche Element in der Seele des
Menschen erweckt und er dadurch erst fahig, sich selbst einem angemessenen Mall zu unterwerfen.
Diese Teilhabe am Géttlichen fiihrt zu Gerechtigkeit und Harmonie in der Seele des Einzelnen sowie
im Gemeinwesen — nicht so sehr aus Angst vor Strafe, sondern vielmehr aus Ehrfurcht (aidos) vor
dem Gott, der das Universum und alles darin regiert. Uberhaupt erhalten menschliche Giiter (wie das
Leben oder das Recht auf korperliche Unversehrtheit) in besonderer Weise ihren Wert durch die
Beziehung zum gottlichen Gut — und das hdchste menschliche Gut ist fiir Platon die Gliickseligkeit,
die wiederum durch ein tugendhaftes Leben realisiert werden kann.® Den Menschen eben zur Tugend
— wobei die Gerechtigkeit fiir ihn die zentrale Tugend bildet — zu erziehen, sollte fiir Platon das erste
Ziel einer Polis, der Staatsgemeinschaft, sein. Die Frucht der Gerechtigkeit ist nach dem Propheten

Jesaja der Friede, der nach Augustinus die Ruhe in der Ordnung ist.*

Unsere sogenannten ,,modernen* Gesellschaften haben den Sinn fiir das Mythologische und
auch die Ehrfurcht vor etwas Groflerem als das eigene Selbst und auch iiberhaupt die Frage nach dem
guten Leben weitestgehend verloren. Durch den Verlust fiir den Sinn fiir Mythen, der Religion sowie
auch des Mystischen neigt der Mensch in der heutigen Gesellschaft mehr denn je zur Hybris und zum

Irrglauben, er sei das Maf} aller Dinge.® Hat dies nicht eine Selbstbeschrankung des Menschen zur

64 Evokativ = hervorrufende Ideen, die Realitét schaffen, ist ein Ausdruck Voegelins. Vgl. Neue Wissenschaft
der Politik (1956).

65 Vgl. Platon Politikos.

66 Vgl. Platon: Nomoi, 632d.

67 Jesaja 32,17.

68 Vgl. Papst Benedikt XVI. {iber die sich herausbildende ,,Diktatur des Relativismus®: ,,Einen klaren Glauben
nach dem Credo der Kirche zu haben, wird oft als Fundamentalismus abgestempelt, wohingegen der
Relativismus als die einzige zeitgeméfBe Haltung erscheint. Es entsteht eine ,Diktatur des Relativismus’, die
nichts als endgiiltig anerkennt und als letztes Maf3 nur das eigene Ich und seine Geliiste gelten lédsst.” Papst
Benedikt am 18. April 2005, Der Anfang — Papst Benedikt XV1., Verlautbarungen des HI. Stuhls, Nr. 168.

16



Folge? Doch sind diese unsere Gesellschaften im ,,Westen frei von Mythen wie der moderne Mensch
zu glauben vermeint? Jede Gemeinschaft hat unausweichlich ihre Mythen und Ersatzreligionen, die
mitunter auch destruktiv sein konnen, so etwa ein utopischer Universalismus samt (szientisticher)
Fortschrittsglaubigkeit, apokalyptische Klimarettungsvorstellungen oder der (u.a. von Josef Stalin)

(1878-1953) verordnete ,,Antifaschismus*, der zur Vernichtung all dessen aufruft, was nicht links ist.

Insbesondere herrschen heute falsche Erzdhlungen vor, die den Menschen suggerieren und
einreden, dass er selbst sei der Erschaffer seiner eigenen Moral, Identitdt und seines Gliicks.® Unsere
Gesellschaften brauchen daher mindestens so sehr wie zu Zeiten Platons neue (alte) und wiirdige
Mythenerzahlungen, welche den Menschen verzaubern und helfen, sich selbst und sein Leben als Teil
einer groBeren Vernunft (A6yoc), dem ein Sinn innewohnt, zu sehen und damit eine gnostisch-
dualistische Entfremdung mit und in der Welt zu iiberwinden ohne in dieser aufzugehen.” Diese
wiirden helfen, sich selbst als Teil einer groferen Mission wie einer gelebten Gottes- und
Nachstenliebe oder der Friedenstiftung zu sehen.” Nur dies kann ermdglichen, Existenzédngste,
Nihilismus und eine Selbstvernichtung zu iiberwinden, denn Mythen wiirden den Menschen helfen,

ein weiseres und menschliches Leben zu fithren.”

69 Diese Hybris brachte Nietzsche wie folgt zum Ausdruck: ,,Wir haben das Gliick erfunden, wir wissen den
Weg, wir fanden den Ausgang aus ganzen Jahrtausenden des Labyrinths. Wer fand ihn sonst?*, Der Antichrist, S.
86.

70 Vgl. hl. Paulus: ,,Gleicht euch nicht dieser Welt an, sonder wandelt euch und erneuert euer Denken, damit ihr
priifen und erkennen konnt, was der Wille Gottes ist: was ihm gefallt, was gut und vollkommen ist.“ (Romer
12,2)

71 Vgl. Horpsiel Christoph Quarch: Die Geburt Europas aus dem Geiste des Mythos: Die griechischen Gotter
als Menschenlehrer. Der Vorarlberger Michael Kohlmeier ist einer der wenigen Schriftsteller, die alte Mythen
neu erzahlen. Das Doppelgebot der Liebe: ,,Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben, mit ganzem Herzen
und ganzer Seele, mit all deinen Gedanken und all deiner Kraft. Als zweites kommt hinzu: Du sollst deinen
Néchsten lieben wie dich selbst. Kein anderes Gebot ist groBer als diese beiden.” (Markus 12,29) und ,,Selig, die
Frieden stiften, denn sie werden Tochter und Sohne Gottes genannt werden (Markus 5,9).

72 Emma Cohen de Lara, Vortrag gehalten in St. Ottilien im September 2020 bei der Konferenz ,,Die Zukunft
der Religion in sékularen Gesellschaften (2020).

17



