
Der Mythos bei Platon:

Über das Verhältnis zwischen Religion

und gesellschaftlicher Ordnung1

Christian Machek

Die Auffassung, dass die Religion eine wichtige Rolle bei der Schaffung und Aufrechterhaltung

der gesellschaftlichen und staatlichen Ordnung innehat, steht konträr zum säkularen beziehungsweise

laizistischen Selbstverständnis, das der Religion eine ebensolche Rolle aberkennt. Beide Positionen

wurden in der Geschichte von mehreren Denkern theoretisch fundiert – deren Früchte jeder für sich

erkennen möge (vgl. Matthäus 7,13). Wirkmächtig plädierte etwa der englische Philosoph und liberale

Gründungsphilosoph der Vereinigten Staaten von Amerika John Locke (1632-1704) für eine Trennung

von Religion und Staat, allerdings noch zum Schutze der Religion vor der Bevormundung durch den

Staat.2 Die  Revolutionäre  Frankreichs  trachteten  in  ihrer  Religionsfeindlichkeit  jeden  Einfluß  von

Religion und Kirche zu verbannen –  Ecrasez l’infame lautet der Schlachtruf Voltaires (1694-1778).

Im Unterschied hierzu war es das Christentum, dass zwar eine Unterscheidung beider Sphären, jedoch

keine Trennung lehrte. Überdies war es insbesondere der griechische Philosoph Platon (428/7-348 v.

Chr.), der einen inneren Zusammenhang zwischen dem Metaphysischen und dem Politischen sah.

In  seinem  Alterswerk  Nomoi  lässt  Platon  den  Athener  auf  der  Suche  nach  der  rechten

politischen Ordnung und den Ursprüngen der richtigen Gesetze die Frage stellen: „Sollen wir noch ein

wenig  den  Mythos  und  die  Sage  zu  Hilfe  nehmen,  um auf  diese  Frage  die  richtige  Antwort  zu

finden?“3  Zwar übte Platon eine Kritik an den ihm überlieferten Mythen, nutzte jedoch wie kaum ein

anderer  (griechischer)  Denker  (neue)  Mythen  zur  Veranschaulichung  tieferliegender  Wahrheiten.

Dabei steht für Platon der Mythos nicht neben dem oder gegen den Logos (λόγος), sondern ergänzt ihn

bzw. fördert ihn: „ich werde den Mythos als eine vernünftige Geschichte ansehen.“4 Und insbesondere

jene  Verschiebung  eines „Akzents  der  Realität“,  weg  von  tiefer  liegenden,  metaphysischen

Wahrheiten, die meist auf sozialen Druck hin geschieht, die die Vielen gar nicht und Wenigen nur mit

1 Dieser Aufsatz ist vom Vortrag Emma Cohen de Laras (Amsterdam) inspiriert, der auf der Konferenz „Die 
Zukunft der Religion in säkularen Gesellschaften“ (2020) in St. Ottilien gehalten wurde.

2 Der Staat soll die Religion weitestgehend seinen Bürgern überlassen. Diese Überlegungen richteten sich gegen 
die römisch-katholische Kirche, deren Einfluss er fürchtete und vermeiden wollte. Vgl. Letter Concerning 
Toleration (1689).
3 Platon: Nomoi (Die Gesetze), 713a.

4 Platon: Gorgias, 523a. Von den zahlreichen platonischen Mythen sei Platons Kugelmensch oder der 

sagenumwobene Atlantis-Mythos genannt. Vergleiche Wikipedia-Eintrag Platonischer Mythos. 

1



Mühen  ertragen,  ist  für  Platon  die  zu  bekämpfende  Ursache  der  Zerstörung  der  Seele  und  der

Unordnung in der Gesellschaft.5  

Dass der Mythos Ausdruck einer höheren Wahrheit ist und sogar dazu dient, die menschliche

Seele zu retten, war Platons Überzeugung, wie er am Ende seines Werkes Politeia verdeutlichte: „Und

so, mein lieber Glaukon, ist denn dieser Mythos erhalten worden und ist nicht untergegangen, und er

wird vielleicht auch unsere Seelen retten, wenn wir ihm nämlich folgen.“6 In diesem Sinne fasste und

verteidigte ähnlich wie andere der katholische Philosoph Joseph Pieper (1904-1997) den platonischen

Mythos  als  eine  nur  dem  Glauben  zugängliche  historische  Wahrheit  und  die  göttliche

Heilsoffenbarung  als  die  Quelle  dieser  Wahrheit  –  der  Mythos  wäre  demnach  eine  religiöse

Kategorie.7 Und eine religiöse Realität ist im Verständnis Platons oder  auch des Christentum, das in

seiner frühen Geschichte  den Platonismus integrierte,  die Quelle der Ordnung in der Seele und der

Gesellschaft.8

          Nun soll nicht missachtet werden, in welchen Kontext die Rede vom Mythos und der Religion

heute  an  dieser  Stelle  erhoben  wird,  nämlich  einer  heute sehr  dominierenden  Vorstellung  einer

vermeintlichen „Wissenschaftlichkeit“,  die  eher  eine Wissenschaftsgläubigkeit  ist –  was eigentlich

eine contradictio in adiecto ist. Diese besteht in der Machbarkeitsvorstellung, alles und jeden mit der

technizistisch-naturwissenschaftlichen  ratio  erfassen,  zerlegen und neu figurieren zu können – ein

Erbe  einer  vermeintlichen  Aufklärung,  die  jede  tieferen  metaphysischen  Erkenntisse  und

transzendenten  Geheimnisse  ausradiert.9 Doch  diese  Wissenschaft,  so  kritisierte  insbesondere

Friedrich Nietzsche (1844-1900), sei eine Wahnvorstellung, die beansprucht, dass es keine „Wahrheit

des Irrationalen“  (Arnold  Gehlen,  1904-1976)  gäbe.  Und  es  ist  der  Szientismus,  der  mit  einem

Totalitarismus  einhergeht,  wie  der  Kommunismus  bewies,  der  sich  auch  in  westlichen

Fortschrittsvorstellungen findet.10  

Friedrich Nietzsches Diktum, wonach die „Wissenschaft“ der Tod der Religion sei, mündet in

seine Prophezeiung: „Ein Zeitalter der Barbarei beginnt, die Wissenschaften werden ihm dienen.“11

Diese „Wissenschaft“ hat eine analytische, zerlegende Potenz ins Übermaß gesteigert und dabei aber

5 Vgl. Voegelin, Erich: Platon, in: Ordnung und Geschichte, Band 6, S. 105. Voegelin ferner: „Denn im 
Widerstand des Philosophen gegen eine Gesellschaft, die seine Seele zerstört, wurzelt die Einsicht, dass Psyche 
die Substanz der Gesellschaft ist.“ (S. 94). 
6 Platon: Politeia (Der Staat), 621c

7 Pieper, Josef: Über die Platonischen Mythen (1965), S. 80.

8 Platon spricht insbesondere in der Politeia von der „Idee des Guten“ und eben des Mythos als Quelle der 
Ordnung. Papst Leo XIII., der als der Begründer der (neuen) Katholischen Soziallehre gilt: „Von der Religion, 
mit der Gott verehrt wird, hängt das Wohl des Staates und der Gesellschaft ab.“ Enzyklika Immortale Dei (1885).

9 Für dieses Ausradieren steht ideengeschichtlich in seinen Ursprüngen William Ockhams (1288-1347) 

Rasiermesser (Razor) oder auch Sparsamkeitsprinzip, das auf Aristoteles zurückgeht und insbesondere von 
Stuart Mill (1806-1873) in dessen Utilitarismus aufgegriffen wurde. 

10 Courtois, Werth: Das Schwarzbuch des Kommunismus, Vorwort. 

2



auch einen Kältestrom des Intellektualismus ausgelöst, in dem der Mensch nur mehr weiß und nicht

mehr glaubt, sowie nur mehr denkt und nicht mehr lebt.12 Traditionelle Lebenseinstellungen und -

entwürfe, die sich dahingegen auf Metaphysik berufen, erscheinen einem solchen Verständnis in der

Regel als rückständig,  fremd und obskur,  wie nicht  zuletzt Karl  Popper (1902-1994) versuchte zu

veranschaulichen.13 Doch bedarf eine wirklich kritische Reflektion des szientistisch-wissenschaftlichen

Reduktionismus samt seines Materialismus und eine Rückbesinnung sowie ganzheitliche Verbindung

mit der Wesenswirklichkeit des Menschen und des Menschlichen: 

 „Solche Erwägungen würden das positivistische Bild der Entwicklung von einer frühen religiösen

oder  theologischen  Phase  der  Menschheit  bis  zur  Höhe  der  positiven  Wissenschaft  radikal

umstoßen.  Nicht  nur  würde  die  Linie  der  Entwicklung,  zumindest  für  die  Neuzeit,  von  einer

höheren zu einer niedrigeren Stufe der Rationalität verlaufen, sondern darüber hinaus müsste dieser

Abstieg  der  ratio als  die  Folge  geistigen  Rückschritts  aufgefasst  werden.  Damit  würde  eine

Deutung westlicher Geschichte, die in Jahrhunderten entstanden war, revolutioniert werden. Und

eine Revolution solchen Ausmaßes würde auf die Opposition ‚progressiver’ Elemente stoßen, die

sich plötzlich in der Lage rückschrittlicher Irrationalisten befänden.“14  

Der Mythos

Doch was ist eigentlich der Mythos genauer hin, dessen Wortbedeutung immer etwas unklar

geblieben ist? Das Adjektiv „mythisch“ wird in der Umgangssprache häufig als Synonymbegriff für

märchenhaft-vage,  fabulös  oder  legendär  verwendet.  Zunächst  ist  der  Mythos  eine  überlieferte

Erzählung, und dabei meist eine idealtypische Ursprungsgeschichte, deren Verfasserschaft auch meist

11 Nietzsche, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie Geister (1878-1886), Zweiter 

Band, Zweite Abteilung. Nietzsche setzt seine Kritik am Wissenschaftsbegriff bei Sokrates an, der dem 
Individuum eine zu große Bedeutung zumaß. 

12 Vgl. Die Rückkehr des Mythos, Vortrag von Dr. Dr. Thor v. Waldstein auf der Frühjahrsakademie des Insituts

für Staatswissenschaften.

13 Trotz seiner Kritik an übermäßigen Vernunftsansprüchen in der Politik skizziert Popper in seinem 

wirkmächtigen Werk Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (1944) eine liberale politische Theorie, in deren 
Mittelpunkt ein Dezisionismus steht, die frei ist von der Frage nach dem objektiv guten Leben, jeder 
Metaphysik, Mythologie oder Religion. Somit verkennt er die platonische politische Philosophie völlig, die er in 
seinem Sinne umdeutet und als „Essentialismus“ brandmarkt. Im Dezisionismus steht die Entscheidung des 
Einzelnen ohne Bezug zu einem objektiven Wert im Mittelpunkt der Theorie. 

14 Voegelin, Eric: Die Neue Wissenschaft der Politik, S. 39-40. Nach Voegelin sei der Positivismus selbst 

wieder metaphysisch geworden. Papst Benedikt XVI. hat nicht zuletzt in seiner Regensburger Rede (2006) 
darauf hingewiesen, dass heutzutage eine von „Aufklärung“ und den Naturwissenschaften geprägte Vernunft die 
einzig mögliche Wahrheit repräsentieren soll. In der heutigen Zeit warnen manche Stimmen, in völliger 
Verkennung der wahren ideologischen Situation, vor dem Rückfall ins „finstere Mittelalter“. Man meint 
aufgrund der vorherrschenden szientistischen Ideologien, alles, was sich diesen nicht fügt, als irrationale Mythen
denunzieren zu müssen, um daraus die Forderung nach der Zerschlagung der allerletzten Überreste einer 
hierarchischen Seinsordnung abzuleiten. 

3



im Unklaren bleibt. Vom griechischen Wort μυθολογία, „Sagendichtung“, abstammend, wäre er eben

entsprechend seiner ursprünglichen Bedeutung nach „nur“ Laut, Wort, Rede und sagenhafte Erzählung

– eine Realität  bloß in  Worten.  Der  Mythos erhebt  bekanntermaßen keinen Anspruch  auf  exakte

Beschreibung  der  Wirklichkeit,  sondern  Platon  entsprechend  eine  wahrscheinliche,  über  „die  wir

zufrieden sein können“15. Die Religion im Unterschied dazu kennt eine konkrete Offenbarung. 

Wir kennen unterschiedliche Typen von Mythen wie etwa Schöpfungsmythen, Theogonien über

die Entstehung der Götter, Gründungsmythen, Ursprungsmythen, Geschichtsmythen, soteriologische

Mythen oder nationale Mythen. Und immer bezieht er sich auf Personen, Dinge oder Ereignisse von

hoher symbolischer Bedeutung. Wir kennen etwa die Erzählung vom Sündenfall in der Bibel und der

darin  geäußerten so genannten Erbsündenlehre.  Platon  spricht  z.  B.  in  seiner  Politeia von  Eisen,

Bronze  und  Silber  in  den  Seelen  der  „Erdgeborenen“,  wohlwissend  dass  Menschen  nicht  die

Edelmetalle  tatsächlich  in  ihrer  Seele  haben  –  er  will  zum  Ausdruck  bringen,  dass  Menschen

verschiedene (charakterliche) Fähigkeiten und Begabungen haben.16 Für Platon sind Mythen ähnlich

wie das Schöne nährende Erinnerungen, 

„den Gescheiten unglaublich, doch glaublich den Weisen. Denken wir uns am Ende all unserer

Gescheitheit, so sind wir, vergleichbar einem Baum, der lauter Krone sein will ohne Wurzel, lauter

Gegenwart  ohne  Abkunft,  lauter  Wissenschaft  ohne  Erinnerung.  Uns  an  unsere  Herkunft  zu

erinnern, bleibt nach Platon Aufgabe des Mythos. Die Seele lebt und stirbt mit ihrer Urgestalt wie

mit der Dryade der Baum: der Mythos ist ihr Wachstumsgeist.“17

Der  Mythos  will  eben  nicht  nur  ein  lang  zurückliegendes  Ereignis  schildern.  Bei  Mythen

handelt es sich zwar um unreflektiert übernommene Auffassungen der Gemeinschaft zu weltlichen

und  geistigen  Fragen,  doch  sie  prägten  und  prägen  das  Leben  durch  ihr  entsprechendes

Orientierungswissen.18 In der Regel sind sie emotional aufgeladen und haben einen appellativen und

evozierenden Charakter, d. h. sie setzen nicht nur mit der Vergangenheit in Beziehung, sondern haben

auch eine sinnstiftende Zukunftsdimension – sie stiften Bedeutung im Raum, indem sie unsere Seele

mit bestimmten Ereignissen und Orten verbinden. Damit wollen sie uns an etwas er-innern – mit einer

geistigen Dimension verbinden. Dementsprechend stiften sie auch Bedeutung für unser heutiges Sein,

Tun und Wollen. Es geht ihm dabei insbesondere darum, die Gegenwart zu erklären und dabei eine

ordnende Beschreibung der  Welt  zu  liefern.  Mit  dem Mythenforscher  Mircea Eliade (1907-1986)

können wir zusammenfassen: 

15 Platon: Timaios, 29e. 

16 Vgl. Platon: Politeia, 414b-415d.

17 Reinhardt, Karl: Platons Mythen, in: Becker, Carl (Hrsg.): Vermächtnis der Antike, Göttingen 1966, S. 295. 

18 Die Bezeichnung „Orientierung“, bzw. „sich orientieren“ stammt aus der historischen Darstellung, bei der 
Karten oft mit Jerusalem = oben ausgerichtet wurden. Jerusalem wurde dem Orient gleichgesetzt. Eine Karte 
orientieren, hieß also, die Karte so zu drehen, dass der Orient oben ist. 

4



„Der  Mythos  erzählt  eine  heilige  Geschichte;  er  berichtet  von  einem  Ereignis,  das  in  der

primordialen Zeit,  der märchenhaften Zeit  der ‚Anfänge‘ stattgefunden hat.  Anders gesagt:  der

Mythos erzählt, auf welche Weise dank den Taten der übernatürlichen Wesen eine Realität zur

Existenz gelangt ist – sei es nun die totale Realität, der Kosmos, oder nur ein Teil von ihr. (…) Es

handelt  sich immer um die Erzählung einer  ‚Schöpfung‘:  es wird berichtet,  wie etwas erzeugt

worden ist und begonnen hat, zu sein.“19 

Viele Denker haben den Mythen eine äußerst wichtige Bedeutung beigemessen. So etwa auch

Platons Schüler Aristoteles, der den Philosophen als Freund des Mythos sah: „Der Philosoph ist in

gewisser Weise auch ein Mythenfreund, denn der Mythos enthält Wunderbares.“20 Auch den späteren

Neuplatonikern  galt  der  Mythos  als  auslegungsbedürftige  Offenbarung,  die  auf  eine  rein  geistige

Wirklichkeit hinweist.21 In dieser Tradition steht etwa auch Friedrich Schelling (1775-1854), der mit

seinem  Werk  „Philosophie  der  Mythologie“  in  Unterscheidung  zu  Hegels  systematisierender

Vernunftbetonung  und  Kritik  an  Platons  Gebrauch  des  Mythos  diesem eine  eigene  insbesondere

gemeinschafts- und volksbildende Realität zuerkennt.22 

Friedrich Nietzsche sagte über den Mythos: „Ohne Mythus aber geht jede Kultur ihrer gesunden

schöpferischen  Naturkraft  verlustig:  erst  ein  mit  Mythen  umstellter  Horizont  schließt  eine  ganze

Kulturbewegung zur Einheit ab.“23 Damit erklärt Nietzsche eben auch, dass sich unsere Lebenswelt

nicht rationalisieren lässt. Auf dessen Spur argumentierte auch später der Philosoph Hans Blumenberg

(1920-1996) als er  jener Position einer Absage erteilte, die davon ausgeht, dass die Geschichte vom

Mythos zum Logos voranschreite. Diese Auffassung sei selbst ein Mythos; sie verstelle den Blick auf

die eigene Gegenwart und deren mythische Grundlagen; sie mache blind für das eigene Tun, wenn

man sich im Unterschied zu anderen allein auf der Seite einer vermeintlichen Vernunft sieht.24 

19 Eliade, Mirci

ea: Mythos und Wirklichkeit, Frankfurt 1988, S. 15. 

20 Aristoteles: Metaphysik, 982b.    

21 So zum Beispiel der spätantike Neuplatoniker Proklos (412-485), nach dem die Wahrheit im Mythos auf 

verborgene Weise vorliegt; der Auslegende muss sie bereits philosophisch erfasst haben, wenn er den Mythos 
deuten will. Alle platonischen Mythen ergänzen sich gegenseitig und bilden eine stimmige Einheit. Zwischen der
Seele und dem Mythos besteht eine Analogiebeziehung; da die Struktur des Mythos derjenigen der Seele 
entspricht, kann sie in ihm sich selbst erkennen.

22 Hegel wandte sich gegen die Meinung, Platons Mythen seien „vortrefflicher als die abstrakte Weise des 

Ausdrucks“ und ein Zeichen außergewöhnlicher Genialität, die anderen Philosophen fehle. In Wirklichkeit 
handle es sich um „das Unvermögen, auf die reine Weise des Gedankens sich auszudrücken“. Der 
philosophische Mythos solle zwar Wahrheit enthüllen und nicht etwa verbergen, doch erfülle er laut Hegel diese 
Aufgabe in Wirklichkeit nicht. Vgl. G.W.F. Hegel: Vorlesung über die Geschichte der Philosophie I (Werke in 
zwanzig Bände, Band 18), Frankfurt am Main 1971, S. 108f. 

23 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, in: Werke in drei Bänden, 

München 1872, S. 140. 
24 Scholz, Leander: Keine Politik ohne Mythos, Deutschlandfunk 2015.

5



Mythen und auch Metaphern geben für  Hans Blumenberg in Anlehnung an Arnold Gehlen

(1904-1976) dem Menschen als Mängelwesen Orientierung und Entlastung. Auch die Leidenschaft der

Vernunft wird letztendlich von mythischen Energien getragen, die ihr selbst nicht zugänglich sind.

Auch  die  Geschichte  liefert  eine  große  Anzahl  an  Beispielen,  wie  die  bloße  Vernunft  zum

Auftraggeber von Exekutionen und Auslöschungen werden kann, wie das die Französische Revolution

oder der Kommunismus bewiesen. Jede Weltanschauung ist stets der Gefahr ausgesetzt, dogmatische

Züge  anzunehmen,  wohingegen  ein  mythisches  Weltbild,  das  von  einer  Reihe  unterschiedlicher

Erzählungen lebt,  letztendlich liberaler  ist  als  ein  rationaler  Liberalismus,  der  sich  in  den  letzten

Jahrzehnten durchgesetzt hat. Da sich der Mensch nicht ohne Metaphern und Geschichten orientieren

könnten, kann es für Blumenberg auch keine Politik ohne Mythos geben.25 

Ähnlich war  es in jüngerer Vergangenheit  vor  allem Mircea Eliade,  der die  Bedeutung des

Mythos  (u.a.  in  seinem Werk  Mythos  und  Wirklichkeit)  hervorhob  und  sich  für  die  Aufwertung

derselben  sowie  auch  der  Religion  einsetzten.  Der  Mythos  bedeutet  immer  Initation,  die  den

Menschen aus der alltäglichen Welt befreit. Einen Mythos kennen, heißt das Geheimnis vom Ursprung

der Dinge lernen, was immer auch eine Geburt, eine Schöpfung bzw. ein Neuanfang, auf lateinisch:

eine renovatio bedeutet. Diese Verwurzelung ab origine durch den Mythos ist auch ein Verbinden mit

der Vollkommenheit und Glückseligkeit, die durch die Kraft der Riten wiederholt werden kann. Durch

den Mythos kommt das Sakrale zum Vorschein, welches die wahre Grundlage der Welt bildet. Im

Unterschied zum modernen Menschen, der sich für Eliade aus der Geschichte versteht, bleiben für den

traditionellen Menschen seine Ursprünge in der Kosmogonie nicht evident.26 

Den Mythen misst auch Eric Voegelin (1909-1986) eine äußerst wichtige Bedeutung bei: Jede

Gesellschaft kann sich nur durch wirksame Mythen verstehen. Mythen, die Voegelin auch als religiöse

Erfahrung fasste, sind die ersten Antworten auf die fragenden Erfahrungen des Menschen über die

Welt und seiner Stellung in dieser. Sie erklären ebenso wie Glaubenswahrheiten die Dinge der Welt,

insbesondere  in  Bezug  auf  die  göttliche  Ordnung.  Der  Schöpfer  hat  eine  (gute)  Natur-  und

Sozialordnung begründet und hält  sie im Sein,  so Voegelin im Sinne der  Schöpfungsmythologien

sowie auch der christlichen Theologie. In diesem Sinne erklärte Platon schon, dass die Welt einen

Anfang hat und von einem Gott aus Güte erschaffen wurde.27 

25 Vgl. Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, Berlin 1979. 

26 Vgl. Eliade, Mircea: Mythos und Wirklichkeit, Leipzig 1988, S. 16: „(…) Mythen beschreiben die 

verschiedenen und zuweilen dramatischen Einbrüche des Heiligen oder des ‚Übernatürlichen‘ in die Welt. Und 
dieser Einbruch des Heiligen gründet wirklich die Welt, macht sie so, wie sie heute ist.“ 

27 Vgl. Platon: Timaios. Zwar hatte Platon sehr wohl Vorstellung über mechanische Abläufe in der Natur, doch 

dachte er primär metaphysisch und somit teleologisch (=zielgerichtet). Dieses Verständnis kann der Mensch 
nicht begreifen, sondern nur erahnen; es erschließt sich dem Menschen insbesondere durch die Schönheit der 
Natur. Kosmos bedeutet ursprünglich Schmuckstück als ein Meisterwerk der Götter, das laut griechischer 
Mythologie auch aus dem Chaos entstand. 

6



Mythen  erfüllen  wie  Philosophie  und  Offenbarung  die  gleiche  Funktion,  so  Voegelin:  Sie

stellen das Antidotum gegen die Angst vor dem Fall aus der Existenz ins Nichts dar. Somit  gebe es

eine  Äquivalenz  und  wechselseitige  Verwiesenheit  von  Mythos  und  Logos.28 Dementsprechend

erklärte Voegelin: 

„Mythos ist nicht eine primitive symbolische Form, die früheren Gesellschaften eigentümlich ist

und Schritt für Schritt durch positive Wissenschaft überwunden werden muss, sondern Mythos ist

die  Sprache,  in  der  die  Erfahrungen  menschlich-göttlichen  Partizipierens  im  μεταξύ (metaxy)

artikuliert werden.“29 

Der platonische Begriff  metaxy (wörtlich:  „dazwischen“) bedeutet  so viel wie das Leben in

„existentieller Spannung“ (Voegelin), in welcher der Mensch sich als Teilhaber an der immanenten

sowie  auch  transzendenten  Welt  wiederfindet.  Die  Verdrängung  des  Mythos  in  einer

entmythologisierten, positivistisch geprägten Welt sieht Voegelin als eine große Gefahr, weil in ihr

das eschatologische Mysterium falsch immanentisiert und negative Phänomene wie das Böse oder die

Unordnung nicht durch eine transzendente Kraft überwunden und transformiert werden können. Dies

zieht gravierende Konsequenzen nach sich: Während es die Mythen dem Menschen nicht erlauben,

sich  eigenwillig  Freiheit  und  eigene  Existenz  zuzuschreiben,  löst  die  „Entfremdung  aus  dem

transzendenten  Grund“  (Voegelin)  das  menschliche  Potenzial  aus,  die  ihm  gegebene  Freiheit  zu

missbrauchen.30 

Mythosfreie moderne politische Theorie

Entgegen  ihresAnspruchs  auf  Geltung  für  eine  von  ihr  behauptete  Wahrheit  existiert

insbesondere  seit  der  modernen  Aufklärung  eine  Kritik  am  Mythosbegriff.  Er  soll  durch  „die“

Vernunft ersetzt  werden. In den modernen politischen Theorien gründen die Rechtmäßigkeit  einer

Ordnung und die Begründung des  Staates nicht  mehr auf  einem Mythos,  der Religion oder einer

Philosophie  im Sinne  der  antiken  oder  christlichen  Denker.  Man  will  sie  auf  ein  rein  rationales

Fundament stellen, wofür das sich schon bei den Sophisten findende Konzept der Vertragstheorien

entwickelt wurde. Die einflussreichsten Vertreter der Vertragstheorien waren Thomas Hobbes (1588-

28 Voegelin, Eric: Angst und Vernunft, München 1966, insbesondere S. 85-135. „Daher können Mythos und 

Philosophie bei der Hervorbringung der mythossepkulativen Varianten des Aggregats kooperieren, weil beide 
bestrebt sind, existente Dinge auf einen Grund zu beziehen, der ihre Existenz mit Sinn ausstattet.“

29 Voegelin, Eric: Evangelium und Kultur, München 1979, S. 35. Voegelin konstatierte, dass die gesamte 

platonisch-aristotelische Wissenschaft selbst ihre Wurzeln im Mythos hat.  

30 Vgl. Voegelin, Eric: Mysterium, Mythos und Magie, Wien 2005, S. 38. Für Voegelin drücken Mythen 

sogenannte „kosmologische Wahrheiten“ aus, die es neben einer höher zu bewertenden „anthropologischen“ (der
Philosophie) und „soteriologischen“ (der jüdisch-christlichen Offenbarungsreligionen) Wahrheit gibt, die alle 
Ausdifferenzierungen (Entfaltungen) der Seele sind. Das kompakte Wirklichkeitsverständnis der vorchristlichen 
Hochkulturen verschaffte sich im kosmologischen Mythos Ausdruck.

7



1679),  John  Locke und  Jean-Jacques  Rousseau (1712-1778).  Kernelemente  dieser  Theorie,  die

Merkmale  modernen  und  säkular-westlichen  Denkens  überhaupt  sind,  sind  folgende:  das

selbstbestimmte  und  autark  handlungsfähige  Individuum,  das  einem  Vertrag  in  einem  fiktiven

hypothetischen vorgeburtlichen Zustand aus eigener, freier Entscheidung zustimmen soll, sowie die

Idee eines Kollektivs freiwilliger, aus Eigeninteressen sich zusammenschließender Bürger. 

Thomas Hobbes sieht den Menschen eben anthropozentrisch in einem Zustand des „Strebens

nach  Selbsterhaltung“  als  der  Gesellschaft  gegenüber  autark,  d.h.  der  natürliche  Zustand  des

Menschen  sei  nicht  mehr  der  gemeinschaftliche  des  ζῷον πολιτικόν (zoon politikon,  Aristoteles),

sondern  der  vorstaatliche,  der  von  ihm so  bezeichnete  „Naturzustand“  in  dem der  Mensch  dem

Menschen  Wolf  (homo  homini  lupus)  sei.31 Der  Mensch  wird  demnach  nicht  in  und  durch  die

Gemeinschaft  Mensch, sondern er soll  es schon an sich sein.  Gesteuert  wird dieser Mensch nach

Hobbes  ausschließlich  von  seinem Überlebensinstinkt  und  somit  seinen  Begierden  sowie

Leidenschaften.  Ein letzter  Zweck wie  das  Gemeinwohl  durch eine  Teilhabe  an  einem göttlichen

Willen,  auf  den  das  menschliche  Handeln  hin  ausgerichtet  wäre,  hat  in  dieser  individualistischen

Anthropologie keinen Platz. 

Das  Hobbessche  Konzept  wird  auch  für  das  spätere  Verständnis  der  Menschenrechte

bedeutend sein,  die von der biblisch begründbaren Menschenwürde, die eine Berufung, ja, Verpflichtung

zur  Heiligkeit  einschließt,  entkoppelt  werden.32 Damit  wurde  ein  fundamentaler  Wechsel  von  einer

Orientierung an den Pflichten und Tugenden, wie dies den vormodernen Traditionen entsprach, zu

einer Orientierung an den Rechten vollzogen.33 Es ergeht die Anfrage, ob diese Konzeptionen Hobbes

und der (englischen) Rationalisten nicht  reduktionistisch sind und ob letztendlich die Ordnung der

Gesellschaft  wirklich  ausschließlich  durch  rationale  Überlegungen  der  Bürger  zu  begründen  sei.

Macht jeder Mensch nicht die Erfahrung auf seine Mitmenschen bezogen zu sein, von ihnen in einem

bestimmten  Ausmaß abhängig  zu sein,  und  dass  daher  eine  wechselseitige  permanente  Erziehung

stattfindet?

31 Vgl. Hobbes, Thomas: De Cive (Lehre vom Bürger, 1657), Vorwort: Vollständig: „Nun sind sicher beide 

Sätze wahr: Der Mensch ist ein Gott für den Menschen, und: Der Mensch ist ein Wolf für den Menschen; jener, 
wenn man die Bürger untereinander, dieser, wenn man die Staaten untereinander vergleicht. Dort nähert man 
sich durch Gerechtigkeit, Liebe und alle Tugenden des Friedens der Ähnlichkeit mit Gott; hier müssen selbst die 
Guten bei der Verdorbenheit der Schlechten ihres Schutzes wegen die kriegerischen Tugenden, die Gewalt und 
die List, d. h. die Raubsucht der wilden Tiere, zu Hilfe nehmen.“ Ihrer Natur entsprechend schließen sich Wölfe 
zu Rudeln zusammen. 

32 Genesis 1, 27: „Gott erschuf den Menschen als sein Bild, als Bild Gottes erschuf er ihn. Männlich und 

weiblich erschuf er sie.“

33 Hierzu Leo Strauss (1899-1973): „Sie heiligen den Eigennutz eines jeden, so wie ihn jeder selbst sieht oder 

zu sehen leicht veranlasst werden kann. Von den Menschen kann man mit größerer Sicherheit erwarten, dass sie 
für ihre Rechte kämpfen, als dass sie ihre Pflichten erfüllen oder mit Burke: ‚Der kleine Katechismus der 
Menschenrechte ist schnell erlernt, und die Folgerungen liegen in den Leidenschaften’.“ Naturrecht und 
Geschichte, Berlin 1956, S. 189

8



Es sei auch die Frage gestellt,  ob denn das aufklärerische Projekt der Entmythologisierung

erfolgreich war. Hat die sogenannte Aufklärung mit ihrem Rationalismus das mythologische Denken

überwunden? Zwei  deutsche  Denker,  Max Horkheimer  (1895-1973)  und  Theodor  Adorno  (1903-

1969),  wiesen  darauf  hin,  dass  die  Entmythologisierung,  wie  sie  die  „moderne  Aufklärung“

vorschreibt, scheitern kann und dass sie selbst zu einem Mythos wird. Der einst mythische Zugang zur

Welt ist rational aufgeklärt, aber mit der allmählichen Vervollkommnung der Beherrschung der Natur

„schlägt“ die Aufklärung zurück und wird selbst zum Mythos, zu einem Mythos der „Beherrschung

der objektivierten äußeren und die verdrängte innere Natur“34, so die zwei in der BRD wirkmächtigen

und von der US-amerikanischen Besatzungmacht geförderten Denker, die ihrer eigenen Analyse mit

ihrer anti-autoritären, freudianisch-neomarxistischen „Kritischen Theorie“ keine positive Alternative

entgegensetzen konnten und dem Bezug zum Wahren, Schönen und Guten vermissen lassen.35

In den Worten von  Adorno und  Horkheimer:  „So wie die  Mythen die Aufklärung bereits

vollziehen, so wird die Aufklärung mit jedem ihrer Schritte tiefer in die Mythologie verstrickt“, in eine

Mythologie,  die  im  Positivismus  des  Faktischen  gipfelt,  der  die  bestehenden  gesellschaftlichen

Verhältnisse als notwendig darstellt und „das Individuum vollständig Individuum in die ökonomischen

Mächte  aufhebt“.36 Mit  dieser  Idee  über  eine  „Dialektik  der  Aufklärung“  sei  auch  die  Frage

aufgeworfen, ob eine säkulare Gesellschaft, die sich nicht vielleicht schon in der  materialistischen

Eindimensionalität utilitaristischer und technokratischer Sachzwänge aufgelöst hat, wirklich existiert.

Kann es überhaupt eine mythosfreie Welt geben? Werden die vergessenen Götter nicht  immer nur

durch andere alte oder neue Götter ersetzt?

Die Seele und der Kosmos bei Platon

Wenn wir nun zum Vergleich einen Blick (zurück) auf die platonische Philosophie werfen, dann

begegnet einem auf dem Gebiet der politischen Theorie ein anderes Bild als das oben dargelegte. Uns

sollen an dieser Stelle zwei zentrale Konzeptionen Platons interessieren, nämlich seine Seelenlehre

und seine Kosmologie – und somit ein bestimmtes Verständnis einer Ordnung. Diese Ordnung  ist

zunächst in der Seele des Einzelnen, einem Kosmos im Kleinen, zu begründen. Für Platon setzt sich

die  Seele  aus  einem begehrenden  (ἐπιθυμητικόν, epithymētikón),  einem muthaften  bzw.  ehrhaften

(θυμοειδές, thymoeidés) und einem vernünftigen (λογιστικόν, logistikón) Teil zusammen. Diese drei

34 Adorno/Horkheimer: Dialektik der Aufklärung (1944), S. 4. 

35 Das zentrale Anliegen des Instituts war es, durch „rationales Handeln“ die Kontrolle über Gesellschaft und 

Geschichte von den „repressiven Strukturen“ (zurück) zu gewinnen. Dies sollte durch ein „Bewusstwerden 
sozialer Phänomene“ (Theodor Adorno) erreicht werden. Mit dem pessimistischen und berühmt gewordenen, die
Essenz Adornos zusammenfassenden Leitsatz „Es gibt kein gutes Leben im Falschen“ (Minima Moralia, 1944-
47) wird jede Destruktion gerechtfertigt. Die Bezeichnung „Kritische Theorie“ ist irreführend, weil jedes Denken
im Sinne der sokratischen Methode ohnehin in sich kritisch ist. 

36 Ebenda.

9



bilden eine Einheit und sollen in Harmonie zu einander stehen, wobei der vernünftige Teil die anderen

Seelenteile führen soll wie der Wagenlenker seine Pferde.37 Jedem der angesprochenen drei Seelenteile

entspricht eine Tugend (ἀρετή, areté, Tüchtigkeit) zur Erlangung ihrer je eigenen Vervollkommnung:

dem begehrenden Teil  die Besonnenheit,  dem muthaften die Tapferkeit und dem vernünftigen die

Klugheit, welche die Seelenteile richtig ausrichtet. 

Alle drei Seelenteile in rechter Harmonie zueinander machen die Seele des Menschen gerecht.

Analog zur Ordnung der Seele sieht Platon die Ordnung der Polis, in der jeder entsprechend seiner

Fähigkeiten das Seine tun soll. Die Polis, die nach Platon von überschaubarer Größe sein soll, ist der

„großgeschriebene Mensch“38. In ihr sollen die Weisen, die Philosophenkönige herrschen. Und in der

Ordnung  der  Seele  und  somit  auch  der  Polis  besteht  für  Platon  die  Gerechtigkeit,  die  zur

Eudaimonie (εὐδαιμονία,  vom guten Geist,  „Glückseligkeit“)  führt. Somit  gehört  Gerechtigkeit  „zu

dem  Schönsten,  nämlich  zu  dem,  was  sowohl  um  seiner  selbst  willen  wie  wegen  der  daraus

entspringenden Folgen von jedem geliebt werden muss, der glücklich werden will“39.

Für Platon ist die Seele das Prinzip des Lebens und ohne eine Seele kann für Platon kein Wesen

Vernunft  bewahren. Sie ist  die  Bewegung,  die sich selbst  bewegen kann.40 Damit  ist  sie  zugleich

unsterblich, unvergänglich und unzerstörbar, denn das sich selbst Bewegende kann weder untergehen

noch entstehen. Die Gegenwart der Seele ist das, was einem Körper Leben einhaucht. Und wie bereits

erwähnt,  nährt  der  Mythos  die  Seele.  Dieses  Wachstum  der  Seele  ermöglicht  laut  Platon  eine

zielgerichtete  Ausrichtung  auf  die  „Idee  des  Guten“,  die  durch  die  Erfahrungen  des  ἔρως (Eros,

Liebesstreben), θάνατος (thanatos, Sterben) und δίκη (dike, Gerechtigkeit) den Weg zu einer Ordnung

der  Seele  ebnen,  die  wiederum ein  philosophisches  und  tugendhaftes  Leben  ermöglicht.  Und für

Platon haben nicht nur Menschen eine Seele, sondern auch die Welt – für Platon gibt es eine Weltseele

im Kosmos.41 

Das Höhlengleichnis

Das Wachstum der Seele  ermöglicht  nun einen Aufstieg dieser  zur  „Ideen des Guten“,  die

Platon  in  seinem  zum  Mythos  und  für  das  Abendland  prägenden  Grundimpuls  gewordenen

Höhlengleichnis beschreibt:

37 Vgl. Platon: Phaidros, 246a-247c, 253c-254e. 

38 Vgl. Platon: Politeia, 2368e. 

39 Vgl. Platon: Politeia, 357d-358a. 

40 Platon: Nomoi, 895e-896a.

41 Vgl. Platon: Politeia, 7. Buch. Das Höhlengleichnis lässt mehrere Interpretationen zu. Vermutlich ist man bei

den von anderen Menschen kreierten Schattenbildung (der Scheinmeinungen) an die heutigen Medien erinnert. 

Platon meinte auch sicherlich die naturalistischen, sensualistischen und hedonistischen „Schatten“.

10



„Und jetzt will ich dir ein Gleichnis für uns Menschen sagen, wenn wir wahrhaft erzogen sind und

wenn wir es nicht sind. Denke dir, es leben Menschen in einer Art unterirdischer Höhle, und längs

der ganzen Höhle zöge sich eine breite Öffnung hin, die zum Licht hinausführt. In dieser Höhle

wären sie von Kindheit an gewesen und hätten Fesseln an den Schenkeln und Halse, so dass sie

sich nicht von der Stelle rühren könnten und beständig gerade aus schauen müssten. Oben in der

Ferne sei ein Feuer, und das gäbe ihnen von hinten her Licht. Zwischen dem Feuer aber und diesen

Gefesselten führe oben ein Weg entlang. Denke dir, dieser Weg hätte an seiner Seite eine Mauer,

ähnlich wie ein Gerüst, das die Gaukler vor sich, den Zuschauern gegenüber, zu errichten pflegen,

um darauf ihre Kunststücke vorzuführen. (…) Weiter denke dir, es trügen Leute an dieser Mauer

vorüber, aber so, dass es über sie hinwegragt, allerhand Geräte, auch Bildsäulen von Menschen und

Tieren aus  Stein und aus  Holz,  und überhaupt  Erzeugnisse  menschlicher  Arbeit.  Einige dieser

Leute werden sich dabei vermutlich unterhalten, andere werden nichts sagen.“42  

Nun gibt es Menschen, die von den Fesseln befreit werden und erkennen, dass  sie bisher nur

Schattenbilder für die Wirklichkeit gehalten und somit Scheinmeinungen vertraten haben. Sie wurden

somit durch einen Impuls bzw. Drängen veranlasst, die Dinge der Welt anders zu sehen und auf ihr

„allheitliches Wesen“ (Joseph Pieper) hin zu befragen und möglichst zu erkennen. Dies bedeutet, sich

nicht zu entfernen von den Dingen des Alltages, aber von den gängigen Deutungen dieser Dinge. Es

geht nicht um einen Entschluss, sich zu unterscheiden, anders zu denken als die Menge, sondern auf

Grund dessen, dass uns in den alltäglichen Dingen selbst das tiefere „Antlitz des Wirklichen“ (Joseph

Pieper) staunend gewahr wird. 

Die „tiefere Wirklichkeit“ ist eine der immateriellen, geistigen Ideen im Sinne Platons und liegt

somit „jenseits“ der faktischen Realität, der Oberfläche und auch des angenehmen, bequemen Lebens,

somit des  Hedonismus. In diesem Sinne sagt  Platon, dass der von den Fesseln  Befreite die Sonne

sehen wird – er  wird ihr Wesen begreifen. Ferner sagte Platon über das Ziel des Philosphen, das

Wesen der Dinge zu ergründen, in Bezug auf die Gerechtigkeit:

„Nicht  ob  ich  dir  hierin  Unrecht  tue  oder  du  mir  –  nicht  das  begehrt  der  Philosoph

herauszubekommen, sondern was überhaupt Gerechtigkeit sei und was Ungerechtigkeit; nicht ob

ein König, der viel Gold besitzt, glücklich sei oder nicht, sondern was überhaupt Herrschaft sei,

was Glückseligkeit, was Elend – überhaupt und im letzten Grunde.“43 

Und zum Aufstieg nun aus der Höhle, so heißt es, muss der Mensch gezwungen, gezogen und

erzogen werden. Er muss von neuem geboren bzw. gewandelt werden. Über den Aufstieg kann  im

Sinne der Heiligen Schrift gesagt werden: „Schmal ist der Pfad, der zum Leben führt und nur wenige

finden ihn“44. Der Weg zur wahren Erkenntnis ist kein rein denkerisch-intellektueller, sondern, wie das

Höhlengleichnis auch veranschaulicht, immer ganzheitlich-existentiell zu erlangen. Doch muss dieser

42 Vgl. Platon: Timaois. 

43 Platon: Theaitetos, 175c.

11



schmerzlich sein, wie Platon viermal erwähnt? Platon spricht auch vom durch die Wissensliebe im

Sinne des  Eros  geleiteten Aufstieg,  etwa in  seinem Werk  Symposion.  Wer oder  was die  Umkehr

bewirkt, sagt Platon nicht genau; an einer anderen Stelle in seinem Werk spricht er allerdings von der

„göttlichen Fügung“45.

In  seinem  Höhlengleichnis  spricht  Platon  von  einer  Differenz zwischen  Sein  und  Sollen,

zwischen  aktueller  Realität  und  der  noch  zu  realisierenden  Potentialität.  Erst  diese  Differenz

ermöglicht einen Raum des Werdens, den der Mensch zu füllen hat, indem er die in ihm liegende

Möglichkeit realisiert; Goethe sprach von der „geprägten Form, die lebend sich entwickelt“46. Diese

Realisierung bzw. Entfaltung steht immer noch aus und wird nie ganz vollendet sein, doch eben dieses

Streben zur möglichen Vervollkommung vermenschlicht den Menschen.47 Dahingegen versucht eine

„Inversion der Teleologie“ (Robert Spaemann) eine Deformierung des Menschen.48 Diese Entelechie,

(ἐντελέχεια, entelecheia) die zielgerichtete Verwirklichung der idealen Form, geschieht eben durch die

Wanderung der Seele zur „Idee des Guten“: 

„Ist  man aber ihrer ansichtig geworden, so muss man zu der Überzeugung kommen, dass alles

Rechte und Schöne in der ganzen Welt von ihr ausgeht. In der sichtbaren Welt schafft sie Licht und

den Herren des Lichts; in der denkbaren Welt ist sie selber Herrin und gibt Wahrheit und Vernunft.

Und wer mit Vernunft handeln will, in seinem persönlichen Leben oder als Staatsmann, der muss

sie sehen lernen.“49 

Gott so ähnlich wie möglich zu werden, wie es etwa der Katechismus der Katholische Kirche

lehrt, war eine Platon bekannte Vorstellung.50 Die biblische Vorstellung der Gottesebenbildlichkeit und

somit der von Gott gegebenen menschlichen Würde war den antiken Denkern zwar noch fremd, doch

man  möge  selbst  die  Ähnlichkeit  der  platonischen  Philosophie  zur  biblischen  Offenbarung

einschätzen.  Eine  Parallele  soll  uns  interessieren:  Der einzelne  Mensch  wurde  im antiken  sowie

biblischen Denken als  Teil  des  geschaffenen  Kosmos gesehen,  der nach  Aristoteles  mehr  als  die

Summe der Einzelteile ist.51 Dieses „höhere“ Ganze, sei es auch die Ahnenreihe, die Familie, die Polis,

44 Evangelium nach Matthäus 7,14. Vollständig: „Geht ein durch die enge Pforte. Denn die Pforte ist weit, ud 

der Weg ist breit, der zur Verdammnis abführt, und ihrer sind viele, die darauf wanderln. Und die Pforte ist eng 
und der Weg schmal, der zum Leben führt, und wenige sind ihrer, die ihn finden.“ 

45 Vgl. Platon: Timaois, 68e.

46 J.W. Goethe: Dämon. Orphische Urworte (1817).

47 Schönknecht, Hans-Joachim: Der eine Gedanke.Platons Höhlengleichnis als Grundimpuls der europäischen 

Kultur, Abendland IV/20, S. 31. 

48 Vgl. Spaemann/Löw: Natürliche Ziele. Geschichte und Wiedetentdeckung teleologischen Denkens (2005). 

49 Platon: Politea, 504.

50 Vgl. Platon: Timaios. Erste Frage „Wozu sind wir auf Erden? Um Gott zu erkennen, ihn zu lieben und zu 

dienen, um in den Himmel zu kommen.“, Kleiner Katechismus der Katholischen Kirche, Petrusbruderschaft. 

51 Vollständig: „Das, was aus Bestandteilen so zusammengesetzt ist, dass es ein einheitliches Ganzes bildet – 

nicht nach Art eines Haufens, sondern wie eine Silbe –, das ist offenbar mehr als bloß die Summe seiner 
Bestandteile. Eine Silbe ist nicht die Summe ihrer Laute: ba ist nicht dasselbe wie b plus a, und Fleisch ist nicht 

12



oder die Götterwelt, erschloss sich dem antiken Menschen auch nicht durch ein bloßes intellektuelles

Verstehen,  sondern  durch  einen  aἰδώς (aidos),  was  so  viel  wie  Bescheidenheit,  Ehrerbietung,

Ehrfurcht,  Respekt,  Scham, Scheu,  Sittsamkeit  und Verehrung bedeutet.  Der  aidos stellt  eine Art

Furcht  dar,  die  eine  Anerkennung  des  gemeinschaftlichen  Ganzen  und  eine  Rücksicht  vor  der

Übertretung einer Grenze ist, die die Gemeinschaft bestimmt.52 

Und dieses Empfinden des aἰδώς ruft in besonderer Weise Mythen wach und spielt somit bei der

Aufrechterhaltung der Ordnung und der Rechtstaatlichkeit, somit bei der Achtung vor dem Gesetz,

eine  wesentliche  Rolle.  Diese  Vorstellung  von  der  Ehrfurcht  als  einer  Hüterin  der  Gesetze

verinnerlicht ein wichtiges Prinzip: „Nicht der Mensch, wie sie sagen, sondern Gott ist das Maß aller

Dinge.“53 Wenn  der  Mensch  eben  dieses  Prinzip  akzeptiert,  kann für  Platon  menschliches  Leben

gedeihen. In den Worten des bekannten Philologen und Platon-Übersetzers Otto Apelt (1845-1932): 

„Die Religion (…) ist es, die, richtig gepflegt, den menschlichen Gemütern jene heilige Scheu, jene

Ehrfurcht  einpflanzt,  die  jeden  Versuch  einer  Auflehnung  wider  das  Gebot  schon  im  Keime

erstickt. Denn den Zorn der Götter für nichts zu achten, dazu konnte sich nur entschließen, wer mit

den Göttern in seinem Herzen schon halb oder ganz gebrochen hatte.  Daher seine unablässige

Sorge, den Götterglauben so tief wie möglich in den Seelen der Jugend von allem Anfang an

einzusenken und Wurzel fassen zu lassen.“54

Das rechte Maß und die Eschatologie

Zur Veranschaulichung sei an weitere „mythische Beschwörungen“ Platons erinnert, zunächst

an jene der Herrschaft  des Gottes Kronos.  Dieser Mythos in  den  Nomoi  erzählt  von der Zeit  der

Herrschaft unter dem Gott Kronos, die eine gesegnete war, weil Kronos wusste, dass „die menschliche

Natur überhaupt nicht  fähig ist,  die menschlichen Dinge zu regeln,  ohne dabei in Anmaßung und

Ungerechtigkeit zu verfallen“55. Der Mensch kann selbst nicht gerecht herrschen, weil er dazu neigt,

sich durch Stolz aufzublähen und die von Gott gesetzten Grenzen zu übertreten. Genauso wenig wie

man Ziegen nicht die Verantwortung für Ziegen geben würde, so die Geschichte, gab Kronos den

Menschen nicht die Verantwortung für Menschen. Um den Menschen daran zu hindern, sein Maß zu

überschreiten  und  unverschämt  zu  werden,  und  um  damit  eine  autokratische  und  tyrannische

Herrschaft zu verhindern, setzte Kronos so genannte Daimonen – „Mitglieder einer göttlicheren und

dasselbe wie Feuer plus Erde.“, Metaphysik VII, 1041b.

52 Satkunandan, Shalini: Drawing Rein: Shame and Reverence in Plato’s Law-Bound Polity and Ours. Political 

Theory (2017), S. 333.

53 Platon: Theaitetos, 716c.

54 Apelt, Otto: Einleitung, in derselbe: Gesetze, Platon. Sämtliche Dialoge, Leipzig 1922, VIII. 

55 Platon: Nomoi, 713c5-7.

13



besseren  Spezies“  –  an  die  Spitze  der  Polis.  Ihre  Herrschaft  „sorgte  großzügig  für  Frieden  und

Ehrfurcht und gute Gesetze und Gerechtigkeit“56. 

Die Notwendigkeit sich dem göttlichen Gesetz zu unterwerfen, drückte Platon wie folgt aus:

„Der Gott, wie das alte Sprichwort sagt, hält den Anfang und das Ende und die Mitte aller Wesen,

vollendet seinen geraden Lauf, indem er sich dreht, der Natur entsprechend. Ihm folgend ist die

Gerechtigkeit,  die  Rächerin  derer,  die  das  göttliche  Gesetz  verletzen.  Derjenige,  der  glücklich

werden will, folgt ihr in Demut und Ordentlichkeit. Wer aber aufgeblasen ist mit Prahlerei, oder

wer sich erhaben fühlt wegen Reichtum oder Ehren oder guter körperlicher Form, von Jugend und

Unbekümmertheit  begleitet  ist,  jeder,  dessen Seele  vor  Anmaßung brennt  und  daher  meint,  er

brauche weder einen Herrscher noch einen Führer, sondern sich selbst für fähig hält, andere zu

führen, ist zurückgeblieben, von der Gottheit verlassen“ 57 

In den Nomoi trägt der Athener einige Mythen vor, die er für erforderlich hält, um Zweifler von

der Vollkommenheit der göttlichen Weltlenkung zu überzeugen. Auch hier wird betont, dass sich die

Menschen  mit  ihren  Taten  ihre  erfreulichen  oder  unerfreulichen  Schicksale  selbst  wählen.  Daher

können die Götter nicht der Nachlässigkeit bei der Lenkung der Welt beschuldigt werden. Wer sich

von  ihnen  vernachlässigt  wähnt,  trägt  in  Wirklichkeit  selbst  die  Schuld  an  seinem Geschick.  Er

überblickt die göttliche Planung nicht, die nicht nur die einzelnen Seelen, sondern auch das Ganze im

Blick  hat.58 In  diesem  Zusammenhang  kommt  Platon  hierbei auf  seine  Annahme  einer

jenseitigen Gerechtigkeit  zurück,  die  er  mit  den  Mitteln  philosophischer  Argumentation  nicht

ausreichend plausibel machen kann und die er daher in seinen Seelenmythen thematisiert. 

In der Politeia geht Platon auf die Schicksale der einzelnen Seelen ein, denen im Jenseits eine

ihren Verdiensten oder Schandtaten entsprechende gerechte Behandlung zuteilwird.59 Die mythische

Ausmalung des Totengerichts, der künftigen Belohnungen und Strafen, soll zu einem gerechten Leben

ermutigen.  Dem  Gerechten  verschaffen  derartige  Mythen  Trost  und  Hoffnung,  den  nicht  in  der

Gerechtigkeit  Gefestigten  sollen  sie  zur  Selbstbesinnung  anregen.  So  endet  die  Politeia

zusammenfassend in der Betrachtung transzendenter Jenseitsvorstellungen mit folgenden Worten: 

„Und diese Rede, o Glaukon, ist erhalten worden und nicht verloren gegangen, und kann auch uns

erhalten, wenn wir ihr folgen; und wir werden dann über den Fluß der Lethe gut hinüberkommen

und unsere Seele nicht beflecken. Sondern wenn es nach mir geht, wollen wir, in der Überzeugung

56 Platon: Nomoi, 713e.

57 Platon: Nomoi, 716a. Ähnlich erklärte Platon schon in der Politeia zur Gründung seines Idealstaates: „Wir 

verstehen von diesen Dingen nichts, vertrauen sie auch bei Gründung unseres Staates, wenn wir vernünftig sind, 
keinem anderen an, bedienen uns keines anderen Auslegers derselben als des von den Vätern her verehrten 
Gottes.“

58 Platon: Nomoi, 903a-905c. 

59 So etwa in der Politeia, in dem der Jenseitsbericht des Er und somit einem Gericht im Jenseits mitgeteilt 

wird.

14



die Seele sei unsterblich und vermöge alles Übel und alles Gute zu ertragen, uns immer an den

oberen Weg halten und der Gerechtigkeit mit Vernünftigkeit auf alle Weise nachtrachten, damit wir

uns selbst und den Göttern lieb seien, sowohl während wir noch hier weilen als auch wenn wir den

Preis dafür davon tragen, den wir uns wie die Sieger von allen Seiten umher einholen, und hier

sowohl  als  auch  auf  der  tausendjährigen  Wanderung,  von  der  wir  eben  erzählt,  uns  wohl

befinden.“60

Conclusio

Für Platon gab es am Wahrheitsgehalt des Mythos keinen Zweifel. Die Aufgabe des Mythos

besteht insbesondere darin, die menschliche Seele und ihre Lebenskraft zu nähren, in dem diese mit

dem Heiligen in Verbindung gebracht werden sollte. Und dies hat eine politische Dimension. Es war

insbesondere  Carl  Schmitt  (1888-1095),  der  in  Anlehung an  Georges  Sorel  (1847-1922)  von  der

politischen Kraft des Mythos sprach, in dem Kraft zum Handeln und zu einem großen Heroismus

liegt: 

„In der Kraft zum Mythos liegt das Kriterium dafür, ob ein Volk oder eine andere soziale Gruppe

eine historische Mission hat und sein historisches Moment gekommen ist. Aus der Tiefe echter

Lebensinstinkte, nicht aus einem Ressentiment oder einer Zweckmäßigkeitserwägung, entspringt

der große Enthusiasmus, die große moralische Dezision und der große Mythos.“61   

Rein rationalistische Argumente reichen nicht aus, die Seele eines einzelnen Menschen oder

eines  Volkes  zu  nähren;  die  eigentliche  Vernunft  des  Menschen  speist  sich  vielmehr  aus  der

„Übervernunft“  der  Mythen,  die  metaphysisch  eine  tiefere  geistige  Wirklichkeit  und  somit  auch

Vernunft  erkennen  lässt.  Platon  verwendet  in  erzieherischer  Absicht  Mythen,  die  „heil  machen,

gesund machen, am Leben erhalten, bewahren, retten, glücklich ans Ziel bringen“62. Mythen sind, wie

dies  auch Josef Pieper sah, eine dem Glauben zugängliche Wahrheit. Seine „heilende Kraft“ wirkt

jedoch  nur  für  die  Gläubigen,  die  sich  „überzeugen  lassen,  bewegen  lassen,  bestimmen  lassen,

gehorchen,  folgen,  vertrauen,  glauben“.63 Wie  sollte  der  Mensch  ohne  mythische  Erzählungen

überhaupt Antworten auf die existentiellen Fragen seines Daseins finden? Wie will er in Erfahrung

60 Platon: Politeia, 621c. 

61 Carl Schmitt des Weiteren: „Demnach kommt alles darauf an, wo heute diese Fähigkeit zum Mythos und 
diese vitale Kraft wirklich lebt. Bei der modernen Bourgeoisie, dieser durch Angst um Geld und Besitz 
verkommenen, durch Skeptizismus, Relativismus und Parlamentarismus moralisch zerrütteten 
Gesellschaftsschicht, ist sie gewiss nicht zu finden. Die Herrschaftsform dieser Klasse, die moderne Demokratie,
ist nur eine ‚demagogische Plutokratie’. Wer ist also heute der Träger des großen Mythos?“, Positionen und 
Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles (3. Auflage), S. 9-19, hier S. 10.

62 Pieper, Josef: Über die Platonischen Mythen, München 1965, S. 74. Platon verwendet das Wort sozein, das 

im Griechisch des Neuen Testament „erlösen“ bedeuten wird.

63 Vgl. Pieper, Josef: Über die Platonischen Mythen, München 1965, S. 75. Der platonische Sokrates sagte an 

mehreren Stellen: „Ich habe es geglaubt“. Vgl. Phaidon.

15



bringen, was er wesensmäßig ist und wie er seiner wahren menschlichen Natur entsprechend leben

sollte?

Durch Mythen vermag der Mensch seine Abhängigkeit von den Urbildern, den (platonischen)

„evokativen Ideen“64, des Kosmos und der Gemeinschaft, zu der er gehört, zu erahnen. Dadurch wird

dem  Menschen  geholfen,  insbesondere  seine  eigene  Begrenztheit  und  Abhängigkeit  von  einem

größeren Ganzen zu sehen. Dies macht ihn erst fähig, seinen Platz als Teil des Ganzen im Kosmos zu

finden und sich auf dessen Ordnung „einzustimmen“. Platon verfolgt eben die Absicht, den und die

Menschen  in  einen  kosmologischen  Kontext  zu  integrieren,  wofür  mythische  Erzählungen  als

Ursprungsgeschichten dienen, Gemeinschaften und Völker zu einer Einheit „zusammenzuweben“.65

Dies bewirkt, dass der Mensch jede Art von Maßlosigkeit vermeidet, um letztendlich seine Begierden

und Lüste im Zaum zu halten und somit seine Egozentrik  sowie seinen Narzismus zu überwinden.

Dazu wird der Mensch bei Platon in seiner Freiheit und Verantwortungsfähigkeit eingeladen.  

Indem eine Integration in den Kosmos geschieht, wird der Mensch Gott wohlgefällig und ihm

ähnlich. Verbunden mit dem Göttlichen wird wiederum das unsterbliche Element in der Seele des

Menschen erweckt und er dadurch erst fähig, sich selbst einem angemessenen Maß zu unterwerfen.

Diese Teilhabe am Göttlichen führt zu Gerechtigkeit und Harmonie in der Seele des Einzelnen sowie

im Gemeinwesen – nicht so sehr aus Angst vor Strafe, sondern vielmehr aus Ehrfurcht (aidos) vor

dem Gott, der das Universum und alles darin regiert. Überhaupt erhalten menschliche Güter (wie das

Leben oder  das  Recht  auf  körperliche Unversehrtheit)  in  besonderer  Weise  ihren Wert  durch die

Beziehung zum göttlichen Gut – und das höchste menschliche Gut ist für Platon die Glückseligkeit,

die wiederum durch ein tugendhaftes Leben realisiert werden kann.66 Den Menschen eben zur Tugend

– wobei die Gerechtigkeit für ihn die zentrale Tugend bildet – zu erziehen, sollte für Platon das erste

Ziel einer Polis, der Staatsgemeinschaft, sein. Die Frucht der Gerechtigkeit ist nach dem Propheten

Jesaja der Friede, der nach Augustinus die Ruhe in der Ordnung ist.67   

Unsere sogenannten „modernen“ Gesellschaften haben den Sinn für  das Mythologische und

auch die Ehrfurcht vor etwas Größerem als das eigene Selbst und auch überhaupt die Frage nach dem

guten Leben weitestgehend verloren. Durch den Verlust für den Sinn für Mythen, der Religion sowie

auch des Mystischen neigt der Mensch in der heutigen Gesellschaft mehr denn je zur Hybris und zum

Irrglauben, er sei das Maß aller Dinge.68 Hat dies nicht eine Selbstbeschränkung des Menschen zur

64 Evokativ = hervorrufende Ideen, die Realität schaffen, ist ein Ausdruck Voegelins. Vgl. Neue Wissenschaft 
der Politik (1956).
65 Vgl. Platon Politikos. 

66 Vgl. Platon: Nomoi, 632d. 

67 Jesaja 32,17. 
68 Vgl. Papst Benedikt XVI. über die sich herausbildende „Diktatur des Relativismus“: „Einen klaren Glauben
nach  dem  Credo  der  Kirche  zu  haben,  wird  oft  als  Fundamentalismus  abgestempelt,  wohingegen  der
Relativismus als die einzige zeitgemäße Haltung  erscheint.  Es entsteht  eine ‚Diktatur des Relativismus’,  die
nichts als endgültig anerkennt und als letztes Maß nur das eigene Ich und seine Gelüste gelten lässt.“ Papst
Benedikt am 18. April 2005, Der Anfang – Papst Benedikt XVI., Verlautbarungen des Hl. Stuhls, Nr. 168.

16



Folge? Doch sind diese unsere Gesellschaften im „Westen“ frei von Mythen wie der moderne Mensch

zu glauben vermeint?  Jede Gemeinschaft hat unausweichlich ihre Mythen und Ersatzreligionen, die

mitunter auch destruktiv sein können,  so etwa ein utopischer  Universalismus samt  (szientisticher)

Fortschrittsgläubigkeit,  apokalyptische Klimarettungsvorstellungen  oder  der  (u.a.  von  Josef  Stalin)

(1878-1953) verordnete „Antifaschismus“, der zur Vernichtung all dessen aufruft, was nicht links ist. 

Insbesondere  herrschen  heute  falsche  Erzählungen  vor,  die  den  Menschen  suggerieren  und

einreden, dass er selbst sei der Erschaffer seiner eigenen Moral, Identität und seines Glücks.69 Unsere

Gesellschaften brauchen daher mindestens  so sehr  wie zu Zeiten Platons neue (alte) und würdige

Mythenerzählungen, welche den Menschen verzaubern und helfen, sich selbst und sein Leben als Teil

einer größeren  Vernunft  (λόγος),  dem  ein  Sinn  innewohnt,  zu  sehen  und  damit  eine  gnostisch-

dualistische  Entfremdung mit  und in  der  Welt  zu überwinden  ohne  in  dieser  aufzugehen.70 Diese

würden  helfen,  sich  selbst  als Teil  einer  größeren  Mission  wie  einer  gelebten  Gottes-  und

Nächstenliebe  oder  der  Friedenstiftung  zu  sehen.71 Nur  dies  kann  ermöglichen,  Existenzängste,

Nihilismus und eine Selbstvernichtung zu überwinden, denn  Mythen  würden den Menschen helfen,

ein weiseres und menschliches Leben zu führen.72

69 Diese Hybris brachte Nietzsche wie folgt zum Ausdruck: „Wir haben das Glück erfunden, wir wissen den 
Weg, wir fanden den Ausgang aus ganzen Jahrtausenden des Labyrinths. Wer fand ihn sonst?“, Der Antichrist, S.
86.

70 Vgl. hl. Paulus: „Gleicht euch nicht dieser Welt an, sonder wandelt euch und erneuert euer Denken, damit ihr 
prüfen und erkennen könnt, was der Wille Gottes ist: was ihm gefällt, was gut und vollkommen ist.“ (Römer 
12,2)  
71 Vgl. Hörpsiel Christoph Quarch: Die Geburt Europas aus dem Geiste des Mythos: Die griechischen Götter 
als Menschenlehrer. Der Vorarlberger Michael Köhlmeier ist einer der wenigen Schriftsteller, die alte Mythen 
neu erzählen. Das Doppelgebot der Liebe: „Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben, mit ganzem Herzen 
und ganzer Seele, mit all deinen Gedanken und all deiner Kraft. Als zweites kommt hinzu: Du sollst deinen 
Nächsten lieben wie dich selbst. Kein anderes Gebot ist größer als diese beiden.“ (Markus 12,29) und „Selig, die 
Frieden stiften, denn sie werden Töchter und Söhne Gottes genannt werden (Markus 5,9).

72 Emma Cohen de Lara, Vortrag gehalten in St. Ottilien im September 2020 bei der Konferenz „Die Zukunft 
der Religion in säkularen Gesellschaften“ (2020).

17


