
Kurs „Philosophische Grundlagen des Abendlandes: Platon und die 

Rückkehr zu den Ursprüngen der politischen Philosophie” 

Dr. Christian Machek 

  

13. Einheit: Aristoteles 

 α ) Abgrenzung und/oder Kontinuität zur platonischen Philosophie 

 β ) Aristoteles’ politische Philosophie 

 γ ) Die Gerechtigkeit 

 

zu α ) Abgrenzung und/oder Kontinuität zur platonischen Philosophie 

Wie nah oder fern der Schüler Aristoteles (384-322 v. Chr.), der Mazedonier, 

zu seinem Lehrer und Meister Platons stand und steht ist bis heute nicht ganz 

geklärt. Aristoteles steht dem Spätwerk Platons sehr nahe, andererseits wird 

die Eigenständigkeit des aristotelischen Denkens hervorgehoben. Es heißt 

meistens, dass Aristoteles die Philosophie vom platonischen Ideenhimmel 

wieder in die Realität geholt hätte. Auf jeden Fall wird Aristoteles neue 

Begriffe einführen wie etwas Substanz, der unbewegte Beweger, Potenz, 

Akt, Ursache, Stoff oder Form. Des Weiteren hat Aristoteles eine neue 

Einteilung des Wissens vorgenommen, etwa in theoretisches, praktisches 

oder poietisches. Die praktische Philosophie als solche wird er in die Disziplinen Politik und Ethik unterteilen. 

(Eine Trennung von Ethik und Politik wie später bei Machiavelli findet jedoch nicht statt.) 

Politik und Ethik haben beide das höchste Ziel Glück bzw. Glückseligkeit (eudaimonia) – es ist die 

bedeutendste Erscheinungsform der Polis, die „um ihrer selbst willen“ (Nikomachische Ethik I,1,1094b) 

erstrebt wird, sie ist ein Selbstzweck. Um 

dieses Ziel zu erreichen bedarf es der 

Tugend (areté), die bei Aristoteles als ein 

Optimum als rechte Mitte (mesoté) und die 

Vermeidung von zwei Extremen definiert 

wird. Aristoteles beschäftigt sich mit einer 

Vielzahl von Tugenden wie etwa auch die 

„Großgeartetheit“ (megalopregeia) oder 

die „Großgesinntheit“ (megalopsychia) – 

es geht um eine Verbindung von 

bürgerlichen und aristokratischen 

Tugenden. Die Klugheit (phronesis) wird 

Aristotles näher bestimmen, die Freundschaft wird bei ihm wichtig. Die oberste Tugend ist (auch) die 

Gerechtigkeit (dikaisyné), die jedoch mehr in Bezug auf andere bestimmt wird. 

Aristoteles ist für unser heutiges Verständnis „wissenschaftlicher“ als Platon. (Er wurde auch mit einem 

Apotheker verglichen.) Der fürsorgliche platonische Gott, der Hirt, der Weber, der Ordner wird bei Aristoteles 

ein Gott der reinen Selbstbeziehung, zu einem Sich-selber-Denken, eher als ein Gott der Philosophen. Aber 

dann gibt es in der Metaphysik Aristoteles‘, von dem der Begriff Metaphysik stammt, doch auch den 

Einheitsgedanken und einen monarchischen Gott. Aristoteles wird seinen Gott sehr von der Bewegung 

herdenken – „der Gott“ ist der unbewegte Beweger auf den alles zielgerichtet hinstrebt. Grundlegend ist nicht 

ein kausal-mechanisches Verständnis der Dinge (wie am Beginn der sogenannten „Neuzeit“), sondern ein 

teleologisches (=zielgerichtetes). Die Bewegung der Natur wird gesteuert von einem „Ins-Ziel-Kommen“ bzw. 

sich auf Ziel hin entfaltendes (entelecheia).  



zu β ) Aristoteles’ politische Philosophie 

Aristoteles folgt Platon in seinen wichtigsten Grundannahmen. Und doch nimmt der die eine oder andere 

Korrektur vor. Das Seiende wird „vielfach ausgesagt“ – der Gedanke der Pluralität ist ausgeprägter bei 

Aristoteles. Die Bedeutung der Familie und des Oikos (Haus) wird wieder hervorgehoben, dafür ist 

Aristoteles bei anderen Fragen „politisch unkorrekter“, wenn es etwa um das Thema Sklaverei geht, auch gibt 

es die Geschlechtergleichheit der Philosophenherrscher nicht mehr. 

Der Mensch ist aus seiner Natur heraus (vgl. Naturrecht, die die Grundlage des positiven Rechts bilden soll 

und somit nicht im Gegensatz zu diesem stehen soll) auch auf Ziel hin ausgerichtet – er ist von Natur aus 

politisch: er ist ein zoon politicon. Ein nicht in „staatlicher“ Gemeinschaft lebender Mensch ist entweder „ein 

Tier oder ein Gott“. Diese Gemeinschaftsbezogenheit sieht Aristoteles besonders in der Sprache begründet. 

Der „Staat“ ist auch früher als der einzelne und die Familie. Der Staat ist jedoch aus der Familie 

hervorgegangen. Aristoteles betont auch die Wichtigkeit des Privateigentums. Die Aufgabe des Staates fällt 

mit dem sittlichen Ziel des Menschen zusammen; er befasst sich mit Beschaffung der materiellen Grundlagen 

aber auch mit der Förderung der Tugend. Der Staat muss autark, und (die die Verteilung des Reichtums und 

somit eines wohlhabenden Mittelstands) stabil sein; er soll auch nicht zu klein oder groß sein. Die 

Staatsformenlehre ist ähnlich wie bei Platon, als Ideal sieht Aristoteles eine Mischform aus Monarchie, 

Aristokratie und Politie. (Die Verfallserscheinungen sind Tyrannis, Oligarchie und Demokratie). 

 

zu γ ) Die Gerechtigkeit 

Bei Platon nimmt die Gerechtigkeit Maß an der transzendenten Idee des Guten, bei Aristoteles wird sie aus 

eher aus der Erfahrung des (sittlichen) Lebens gewonnen, er geht sehr von der Betrachtung des Vorhandenen 

aus. Sehr schön hat Aristoteles die Gerechtigkeit als den „Inbegriff der Moral“ (Ethik) definiert. Die 

Gerechtigkeit als Tugend ist insbesondere ein Habitus. Aristoteles wird die Gerechtigkeit genauer bestimmen 

– als Gerechtigkeit der Institutionen und als Gerechtigkeit schlechthin. Letztere genauer als: 

- als „allgemeine“ Gerechtigkeit, zu der das „Gesetzliche“ und das „Gleiche“ gehören. 

- als „partikulare“ Gerechtigkeit, die es als „ausgleichenden“ und „verteilenden“ Gerechtigkeit gibt. 

Zur ausgleichenden gehören weiteres die 

Tauschgerechtigkeit und die richtende 

bzw. strafende Gerechtigkeit. 

Die austeilende Gerechtigkeit hat den 

Grundsatz „jedem das Gleiche“. Diese 

egalitäre Gerechtigkeit, die Aristoteles 

auch als „geometrische 

Gleichheit“ bezeichnet, soll jedoch mit 

einer proportionalen Gerechtigkeit in 

Verbindung gesetzt werden. Die 

Verteilungsgerechtigkeit soll 

unterschiedliche Leistungen oder die 

unterschiedliche Würde von Personen 

berücksichtigen. Es geht dabei auch um 

Ehre und Rang (in der Gesellschaft). Die 

Formel der Verteilungsgerechtigkeit 

lautet demnach: „Jedem das Seine“. Zu dieser Gerechtigkeitslehre werden Aristoteles noch das Prinzip der 

Billigkeit ergänzen, weil ein Gesetz nie ganz genau allgemein gültig sein kann und der Würdigung des 

Einzelfalls bedarf. Diese Unterscheidungen werden in der späteren Philosophiegeschichte aufgegriffen werden, 

etwa bei Karl Marx oder John Rawls.  


