
 

Was ist Philosophie? Ein Annährungsversuch 

Christian Machek 

„Das echte Prinzip der wahren Philosophie muss das gesundheitsmachende, frei, 

heiter und jung, mächtig, klug und gut machende Prinzip sein.“ (Novalis) 

Papst Benedikt XVI. sprach davon, dass sich in unseren Tagen „eine Diktatur des 

Relativismus herausgebildet hat, in der nichts als endgültig anerkannt wird und die 

als letzten Maßstab nur das eigene Ich und dessen Wünsche zulässt“. Der 

Relativismus verneint die Möglichkeit der Erkenntnis von Wahrheit, die die 

Übereinstimmung des Denkens mit der Wirklichkeit ist, sei diese faktisch und 

metaphysisch. Der Relativismus ist jedoch weder theoretisch noch ethisch tragbar, 

was mit dem Versuch der Beantwortung folgender Frage erwiesen werden kann: 

„Ist die Aussage ‚Es gibt keine Wahrheit’ wahr oder falsch?“ Es gibt nur eine 

Antwort, denn auch die Antwort „wahr“ impliziert, dass eben diese Aussage auch 

wahr ist, die Existenz von der Wahrheit (einer Aussage) voraussetzt werden muss. 

Ohne Wahrheit herrscht die Lüge (moralistischer „guter“ Narzissten ohne innere 

Werte) und die bloße Machtausübung derjenigen, die eine Scheinwirklichkeit 

kreieren und kontrollieren wollen. 

Neben einem Relativismus, der in weiterer Konsequenz widersprüchlich wird, tut 

der Materialismus ideologisch und praktisch seit eh und je das Übrige, um den 

Keim der Sehnsucht einer geistigen, metaphysischen Wirklichkeit, die jenseits der 

sinnlich wahrnehmbaren liegt, zu ersticken. Doch früher und später stellen sich 

dem Menschen brennende Fragen wie: Was ist das Gute, was die Liebe, was die 

Gerechtigkeit, was die Glückseligkeit – was ist der Sinn des Lebens? Man soll sich 

nicht beirren lassen zu meinen, dass es auf diese Fragen keine Antworten gäbe. Ein 

Denker wie etwa Immanuel Kant behauptete, das es „überhaupt unmöglich“ zu den 

letzten und höchsten Prinzipien der Wirklichkeit vorstoßen zu können und somit 

unsere wesentlichen Lebensfragen zu beantworten zu können. 

Der platonisch-aristotelischen und somit der eigentlich abendländischen 

Philosophietradition geht es darum, die ewig aktuelle Frage nach der 

metaphysischen „Wahrheit der Dinge“ (Hl. Thomas von Aquin) zu stellen. Sie fragt 

nach dem „Wahren, Schönen und Guten“ (Platon). Das Kennzeichen dieser 

Philosophie der ersten, immerwährenden Prinzipien, auch philosophia 

perennis genannt, ist, dass sie das Primat der Wirklichkeit, deren höchste Fülle bei 

Gott selbst ist, anerkennt. Sie will die Übereinstimmung des Denkens mit dem 

wirklichen Sein, zu dem insbesondere unsere eigene Existenz und unser praktisches 

Leben in Kultur und Sitte gehören. Sie behauptet selbstbewusst, dass wir an 

höheren Gedanken partizipieren können. Jede Erkenntnis beginnt mit einer Frage; 



die erste philosophische Frage nach Sokrates lautet: Was ist das gute Leben? Wir 

dürfen, können und sollen sie in aller Radikalität wieder stellen. 

Am Anfang war das Staunen 

Doch auf welchen Wegen gelangt man zur Einsicht der Prinzipien der Dinge? Wo 

beginnt die Suche nach Weisheit? Ihren Ursprung hat sie im Staunen, das durch 

(vorurteilsbeladenes) Urteilen oder gar Verurteilen verhindert wird – es bedarf 

einer Offenheit der Seele. Das heißt nicht, dass man für alles offen sein soll, denn 

dann wäre man nicht ganz dicht. Es soll schon zu Urteilen über die Wirklichkeit 

kommen, doch diese sollen begründet sein. Aristoteles erklärte: „Denn das Staunen 

war den Menschen jetzt wie vormals der Anfang des Philosophierens, …wer aber 

fragt und staunt, hat das Gefühl der Unwissenheit. Um also der Unwissenheit zu 

entkommen, begannen sie zu philosophieren. Indem sie sich anfangs über das 

nächstliegende Unerklärte wunderten, dann allmählich fortschritten und auch über 

Größeres Fragen aufwarten“. 

Der Mensch nimmt beim Staunen die Erfahrungswelt mit ihren sensualistischen 

und hedonistischen Banden sowie die vielen Scheinmeinungen nicht mehr einfach 

als gegeben hin, sondern fragt nach einem tieferen Grund von allem. Insbesondere 

durch Grenzerfahrungen wie jener nach Gerechtigkeit (angesichts von 

Ungerechtigkeiten), dem Leiden, dem Tod und auch nicht zu selten der Liebe, 

bricht er aus seinen Selbstverständlichkeiten und begibt sich auf den Pfad der 

Spekulation – im Sinne eines „spähen“. Mittels seiner geistigen Fähigkeiten, des 

Verstandes und Willens, erfragt er die Dinge auf eine besondere Weise, nämlich 

auf ihr Wesen hin. Dieser Mensch begibt sich auf einem Weg einer inneren 

Wandlung. 

Dieser Aufstieg aus der von Platon beschriebenen Höhle bedeutet nicht sich zu 

entfernen von den Dingen des Alltages, sondern von den gängigen Deutungen 

dieser Dinge, von dem vordergründigen Schein der Meinungen, die andere 

kreieren. Dies tut der Weisheitssuchende, der Philosoph, nicht auf Grund 

irgendeines Entschlusses, sich zu unterscheiden, anders zu denken als die Menge, 

sondern auf Grund dessen, dass er in den alltäglichen Dingen selbst das tiefere 

„Antlitz des Wirklichen“ (Joseph Pieper) gewahr wird. Sofern es ihm gelingt, von 

sich selbst wegzugehen, sucht er dabei eben nach einem objektiven Gut. Er hat sich 

letztendlich auf den Weg der Erkenntnis begeben, wenn er die berühmte Einsicht 

Sokrates’ hat, zu wissen, dass er in Anbetracht der Fülle des Seins nichts weiß. 

Diese entscheidende Erkenntnis verhilft erst offen zu sein für weitere Erkenntnisse 

zu sein – es verhilft in Demut zu erkennen, dass der Mensch nicht das Maß aller 

Dinge ist, um somit keiner Einbildung oder verblendenden Hybris zu verfallen, die 

Wirklichkeit nicht anerkennen zu wollen und sich dann vielleicht noch über diese 

erheben zu wollen. 

 



Geist ist nicht Zeit(un)geist 

Jener, der die Fähigkeit hat, sich in Kontemplation übt und einen mühevollen 

geistigen Aufstieg nicht scheut, kann durch einen inneren Wandlungsprozess 

aufsteigen und die immateriellen, ewigen und unveränderlichen Wesenheiten, die 

„Ideen“ im Sinne Platons, sehen, schauen, betrachten – sich von ihnen ergreifen 

lassen. Es geht dabei um die Erkenntnis der Wesenheiten der verschiedenen Dinge, 

wie etwas was Gerechtigkeit an uns für sich ist. Im philosophischen „Handwerk“ 

selbst kommt es in einem weiteren Schritt zur Begriffsbildung des Erfahrenen und 

Erkannten. Das „Be-Greifen“ heißt nicht das Bilden von Begriffen, sondern das 

„gebildet-sein“ in Begriffen. Diese Bildung zeigt sich nicht nur in der logischen 

Nachvollziehbarkeit, sondern eben auch in der Übereinstimmung von Aussagen mit 

der tieferen Realität. Dabei beschränkt der Philosoph sich nicht auf Ausschnitte der 

Wirklichkeit, sondern trachtet danach, das Ganze, das nach Aristoteles „mehr ist als 

die Summe der Einzelteile“, zu erfassen. 

In der Erkenntnis vorankommen kann der Weisheitssuchende heute nur, wenn er 

noch metaphysische Glut in sich hat, die noch nicht unter der Asche 

zeitgeistkorrekter Vorurteile und Meinungen begraben liegt, und er in Betrachtung 

der Dinge den übernatürlichen Bereich des Glaubenslebens, des Mythos und ihrer 

jeweiligen Offenbarungen nicht ausschließt und an ihren teilnimmt. Es ist nicht das 

vermeintlich Neue, sondern die in der Geschichte akkumulierte und bewährte 

Weisheit sollte ihm Orientierung geben. In wahrer Einsicht in die 

Gesetzmäßigkeiten des Kosmos würde er erfassen, dass allem Sein eine Ordnung 

zugrunde liegt: omne ens est ordinatum. Diese Gesetzmäßigkeiten werden ihm 

auch Maßstab, Norm und eben Richtwert für sein Leben und das seiner 

Mitmenschen, somit auch der Politik sein. An der Spitze des Seins steht die erste 

und letzte Ursache der Dinge, die alles im Sein erhält und auch ordnet – die Quelle 

der Vernunft und des Guten. 
 

 


