Was ist Philosophie? Ein Annahrungsversuch

Christian Machek

,Das echte Prinzip der wahren Philosophie muss das gesundheitsmachende, frei,
heiter und jung, méchtig, klug und gut machende Prinzip sein.” (Novalis)

Papst Benedikt XVI. sprach davon, dass sich in unseren Tagen ,,eine Diktatur des
Relativismus herausgebildet hat, in der nichts als endgultig anerkannt wird und die
als letzten Malstab nur das eigene Ich und dessen Wiinsche zulésst®. Der
Relativismus verneint die Mdglichkeit der Erkenntnis von Wahrheit, die die
Ubereinstimmung des Denkens mit der Wirklichkeit ist, sei diese faktisch und
metaphysisch. Der Relativismus ist jedoch weder theoretisch noch ethisch tragbar,
was mit dem Versuch der Beantwortung folgender Frage erwiesen werden kann:
,Ist die Aussage ,Es gibt keine Wahrheit’ wahr oder falsch?* Es gibt nur eine
Antwort, denn auch die Antwort ,,wahr* impliziert, dass eben diese Aussage auch
wahr ist, die Existenz von der Wahrheit (einer Aussage) voraussetzt werden muss.
Ohne Wahrheit herrscht die Liige (moralistischer ,,guter* Narzissten ohne innere
Werte) und die bloRe Machtausiibung derjenigen, die eine Scheinwirklichkeit
kreieren und kontrollieren wollen.

Neben einem Relativismus, der in weiterer Konsequenz widersprichlich wird, tut
der Materialismus ideologisch und praktisch seit eh und je das Ubrige, um den
Keim der Sehnsucht einer geistigen, metaphysischen Wirklichkeit, die jenseits der
sinnlich wahrnehmbaren liegt, zu ersticken. Doch friher und spater stellen sich
dem Menschen brennende Fragen wie: Was ist das Gute, was die Liebe, was die
Gerechtigkeit, was die Gluckseligkeit — was ist der Sinn des Lebens? Man soll sich
nicht beirren lassen zu meinen, dass es auf diese Fragen keine Antworten gabe. Ein
Denker wie etwa Immanuel Kant behauptete, das es ,,iiberhaupt unméglich® zu den
letzten und hochsten Prinzipien der Wirklichkeit vorstolRen zu kénnen und somit
unsere wesentlichen Lebensfragen zu beantworten zu kdnnen.

Der platonisch-aristotelischen und somit der eigentlich abendlandischen
Philosophietradition geht es darum, die ewig aktuelle Frage nach der
metaphysischen ,,Wahrheit der Dinge* (Hl. Thomas von Aquin) zu stellen. Sie fragt
nach dem ,,Wahren, Schonen und Guten* (Platon). Das Kennzeichen dieser
Philosophie der ersten, immerwéhrenden Prinzipien, auch philosophia
perennis genannt, ist, dass sie das Primat der Wirklichkeit, deren hochste Fulle bei
Gott selbst ist, anerkennt. Sie will die Ubereinstimmung des Denkens mit dem
wirklichen Sein, zu dem insbesondere unsere eigene Existenz und unser praktisches
Leben in Kultur und Sitte gehoren. Sie behauptet selbstbewusst, dass wir an
hoheren Gedanken partizipieren kdnnen. Jede Erkenntnis beginnt mit einer Frage;



die erste philosophische Frage nach Sokrates lautet: Was ist das gute Leben? Wir
durfen, konnen und sollen sie in aller Radikalitat wieder stellen.
Am Anfang war das Staunen

Doch auf welchen Wegen gelangt man zur Einsicht der Prinzipien der Dinge? Wo
beginnt die Suche nach Weisheit? Ihren Ursprung hat sie im Staunen, das durch
(vorurteilsbeladenes) Urteilen oder gar Verurteilen verhindert wird — es bedarf
einer Offenheit der Seele. Das heif3t nicht, dass man fir alles offen sein soll, denn
dann ware man nicht ganz dicht. Es soll schon zu Urteilen ber die Wirklichkeit
kommen, doch diese sollen begriindet sein. Aristoteles erklarte: ,,Denn das Staunen
war den Menschen jetzt wie vormals der Anfang des Philosophierens, ...wer aber
fragt und staunt, hat das Geftihl der Unwissenheit. Um also der Unwissenheit zu
entkommen, begannen sie zu philosophieren. Indem sie sich anfangs tiber das
néchstliegende Unerklarte wunderten, dann allmé&hlich fortschritten und auch tber
GroBeres Fragen aufwarten®.

Der Mensch nimmt beim Staunen die Erfahrungswelt mit ihren sensualistischen
und hedonistischen Banden sowie die vielen Scheinmeinungen nicht mehr einfach
als gegeben hin, sondern fragt nach einem tieferen Grund von allem. Insbesondere

durch Grenzerfahrungen wie jener nach Gerechtigkeit (angesichts von
Ungerechtigkeiten), dem Leiden, dem Tod und auch nicht zu selten der Liebe,
bricht er aus seinen Selbstverstandlichkeiten und begibt sich auf den Pfad der

Spekulation — im Sinne eines ,,spahen®. Mittels seiner geistigen Fahigkeiten, des

Verstandes und Willens, erfragt er die Dinge auf eine besondere Weise, ndmlich

auf ihr Wesen hin. Dieser Mensch begibt sich auf einem Weg einer inneren
Wandlung.

Dieser Aufstieg aus der von Platon beschriebenen Hoéhle bedeutet nicht sich zu
entfernen von den Dingen des Alltages, sondern von den gangigen Deutungen
dieser Dinge, von dem vordergrundigen Schein der Meinungen, die andere
kreieren. Dies tut der Weisheitssuchende, der Philosoph, nicht auf Grund
irgendeines Entschlusses, sich zu unterscheiden, anders zu denken als die Menge,
sondern auf Grund dessen, dass er in den alltdglichen Dingen selbst das tiefere
,ZAntlitz des Wirklichen* (Joseph Pieper) gewahr wird. Sofern es ihm gelingt, von
sich selbst wegzugehen, sucht er dabei eben nach einem objektiven Gut. Er hat sich
letztendlich auf den Weg der Erkenntnis begeben, wenn er die beriihmte Einsicht
Sokrates’ hat, zu wissen, dass er in Anbetracht der Fiille des Seins nichts weil3.
Diese entscheidende Erkenntnis verhilft erst offen zu sein fiir weitere Erkenntnisse
zu sein — es verhilft in Demut zu erkennen, dass der Mensch nicht das Mal} aller
Dinge ist, um somit keiner Einbildung oder verblendenden Hybris zu verfallen, die
Wirklichkeit nicht anerkennen zu wollen und sich dann vielleicht noch Gber diese
erheben zu wollen.



Geist ist nicht Zeit(un)geist

Jener, der die Fahigkeit hat, sich in Kontemplation tbt und einen mihevollen
geistigen Aufstieg nicht scheut, kann durch einen inneren Wandlungsprozess
aufsteigen und die immateriellen, ewigen und unveranderlichen Wesenheiten, die
,Ideen im Sinne Platons, sehen, schauen, betrachten — sich von ihnen ergreifen
lassen. Es geht dabei um die Erkenntnis der Wesenheiten der verschiedenen Dinge,
wie etwas was Gerechtigkeit an uns fiir sich ist. Im philosophischen ,,Handwerk*
selbst kommt es in einem weiteren Schritt zur Begriffshildung des Erfahrenen und
Erkannten. Das ,,Be-Greifen* heif3t nicht das Bilden von Begriffen, sondern das
,»gebildet-sein® in Begriffen. Diese Bildung zeigt sich nicht nur in der logischen
Nachvollziehbarkeit, sondern eben auch in der Ubereinstimmung von Aussagen mit
der tieferen Realitat. Dabei beschrénkt der Philosoph sich nicht auf Ausschnitte der
Wirklichkeit, sondern trachtet danach, das Ganze, das nach Aristoteles ,,mehr ist als
die Summe der Einzelteile*, zu erfassen.

In der Erkenntnis vorankommen kann der Weisheitssuchende heute nur, wenn er
noch metaphysische Glut in sich hat, die noch nicht unter der Asche
zeitgeistkorrekter VVorurteile und Meinungen begraben liegt, und er in Betrachtung
der Dinge den bernatirlichen Bereich des Glaubenslebens, des Mythos und ihrer
jeweiligen Offenbarungen nicht ausschlie3t und an ihren teilnimmt. Es ist nicht das
vermeintlich Neue, sondern die in der Geschichte akkumulierte und bewahrte
Weisheit sollte ihm Orientierung geben. In wahrer Einsicht in die
GesetzmaRigkeiten des Kosmos wirde er erfassen, dass allem Sein eine Ordnung
zugrunde liegt: omne ens est ordinatum. Diese Gesetzmaligkeiten werden ihm
auch Malistab, Norm und eben Richtwert fiir sein Leben und das seiner
Mitmenschen, somit auch der Politik sein. An der Spitze des Seins steht die erste
und letzte Ursache der Dinge, die alles im Sein erhélt und auch ordnet — die Quelle
der Vernunft und des Guten.




