Die Sozialverkindigung

der Katholischen Kirche

Eine kompakte Darlegung

im Lichte der Lehrtradition

Christian Machek



Wie soll ein Mensch als Christ tberhaupt leben? Sollte er nur tberleben oder auch gut und
sinnvoll leben? Was ware ein gutes Leben, welches fir jeden Menschen einen Malistab auf objektive
Gultigkeit erheben kénnte? Und steht das gute Leben des Einzelnen, welches nach alter sokratischer
Weisheit das tugendhafte sowie auch das gltickliche ist, mit dem Wohl des Ganzen der Gesellschaft in
einem Zusammenhang und ware mit diesem gar verwoben? Nach welchen Prinzipien, Regeln und
Gesetzen sollte das Zusammenleben Uberhaupt geordnet sein? Die Katholische Kirche hat in ihrer
Sozialverkiindigung seit jeher Antworten auf diese und viele weitere immer aktuelle Fragen des
Menschen ausformuliert.

Im Grunde ist die Sozialverkindigung der Kirche die Anwendung ihrer unveranderlichen
christlichen Morallehre, die sich den Menschen durch die goéttliche Offenbarung mitteilt, aber auch
(unabhéngig) von dieser jeden Menschen durch die Vernunft einsehbaren naturrechtlichen Prinzipien
erschlossen werden kann. Die Prinzipien sind in der verniinftigen Ordnung des Kosmos angelegt und
eben vernehmbar. Diese zu verkiindigen und zu realisieren ist die Mission der Kirche und somit auch
jedes Laien. In anderen Worten: Ziel der Soziallehre ist Evangelisierung, die Wiederherstellung der
irdischen Ordnung nach dem Heilsplan der Frohbotschaft. Dabei vertritt die Kirche den Grundsatz:
Gott regiert die Welt (Psalm 47, 8-9). Diese ihre sogenannte Katholische Soziallehre wird in diesem
Biichlein in 20 Kapiteln thematisch und im Lichte der Lehrtradition der Kirche dargelegt.

Dem interessierten Leser sei in den ideologischen Wirrnissen und Herausforderungen unserer
Zeit auf der Suche nach einem Gemeinwohl viel Tugendhaftigkeit gewiinscht. Mége sich ihm eine
Rickbesinnung auf die urspringliche Bedeutung des Wortes ldeologie als ,,wertneutrale® der
Wirklichkeit des Menschseins entsprechende Ideenlehre ermdglichen. Und ist es nicht der
Wirklichkeit des menschlichen Seins entsprechend, ,,seinen Blick auf eine Welt zu richten, worin
ewige Ordnung und Unwandelbarkeit herrscht, worin die Wesen weder Unrecht tun noch voneinander
leiden, und worin alles nach einer himmlischen Ordnung und VernunftgeméRheit geht und er dann
diese Welt nachahmt und so viel als mdglich davon in seinem Leben als ein Abbild darstellt* (Platon,
Politeia)? Oder mit dem Evangelisten Matthdus gesprochen: dem Reich Gottes und seiner
Gerechtigkeit (Matthdus 6, 33) zu dienen? Fir die Kirche ist dieses Reich Gottes ,,das Reich der
Wabhrheit und des Lebens, das Reich der Heiligkeit und der Gnade, das Reich der Gerechtigkeit und
des Friedens* (Prafation vom Kénigtum Christi).

Die Betrdge in diesem Buchlein wurden im Schweizerischen Katholischen Sonntagsblatt
verdffentlicht. Der Verfasser bedankt sich bei alljenen, die an der Gestaltung dieses Bichleins
mitgewirkt haben. Die Darlegungen stellen keinen Anspruch auf Vollstandigkeit, doch hofft der

Verfasser den Leser bestmdglich in die Thematik einfuhren zu kénnen.

Dr. Christian Machek, Sudtirol, Februar 2019



,»Die Religion aber aus dem offentlichen Leben génzlich verbannen,
und in der burgerlichen Gesetzgebung und Regierung ganz von Gott absehen,
gleichsam als gebe es keinen Gott, das ist ein selbst den Heiden unerhorter Frevel;
denn diese hatten eine so tiefe und feste Uberzeugung nicht bloR von den Géttern,
sondern auch von der Notwendigkeit einer 6ffentlichen Religionsaustibung,
dass sie sich eher eine Stadt ohne Fundamente als ohne Gott vorstellen konnten.

In der Tat, die menschliche Gesellschaft, fiir welche wir von Natur aus bestimmt sind,
ist von Gott, dem Urheber der Natur, ausgegangen; er ist Quelle und Grund all” der
zahllosen Guter, die wir immerdar durch sie empfangen. Wie darum dem Drange der Natur
gemal jeder Einzelne Gott eine religitse Verehrung erweist, von dem er das Leben und
alles Gute, was er zugleich mit diesem empfing, erhalten hat, ebenso verhélt es sich mit
den Voélkern und Staaten. Wer darum die birgerliche Gesellschaft jeder religidsen Pflicht

entbindet, der handelt nicht bloR ungerecht, sondern auch téricht und ungereimt.”

Papst Leo XIII., Enzyklika Humanum genus



Inhaltverzeichnis

Teil I: Die Katholische Sozialverkiindigung
Teil 11: Der Grundgedanke der Ordo Socialis
Teil 111: Die Prinzipien der Soziallehre

Teil 1V: Personenwdirde und Solidaritét

Teil V: Das Ganze und die Subsidiaritat

Teil VI: Das Gemeinwohl

Teil VII: Archetypen von Heilsordnungen
Teil VI11: Der Kirchenlehrer Thomas von Aquin
Teil IX: Familie und Patriotismus

Teil X: Weitere Prinzipien?

Teil XI: Das Recht als Grundlage des Staates
Teil XII: Ein Leben geman der Tugend

Teil XI11: Bedeutende Sozialethiker

Teil XIV: Christliche Werte und die Dreifaltigkeit
Teil XV: Ein katholischer Staat?

Teil XVI: Das Kreuz mit dem Kreuz

Teil XVII: Die Demokratie und ihre Wirde
Teil XVIII: Der gute Herrscher

Teil XIX: Die Wirtschaft und ihr Maf3

Teil XX: Das Ringen um Gerechtigkeit
Referenzen zur Sozialverkiindigung

Quellen- und Literaturverzeichnis



Teil I: Die Katholische Sozialverkiindigung

Sozialverkiindigung der Kirche? Welche Relevanz hat das Soziale und somit auch das
Politische, Uberhaupt das Weltliche flr einen Christen? Sind sie auch heilsrelevant? Ist das Wort des
Apostels Paulus einem Christen nicht eine standige Mahnung: ,,Passt euch nicht dieser Welt an!“ (R6m
12,2)? Es gilt den Begriff ,,Welt“ zu differenzieren. Wir sind als Christen nicht Kinder von dieser
Welt, leben als Kinder Gottes jedoch in dieser Welt. Wir gehen nicht den Weg der Heiden in ihrer
Welt, doch leben wir als Christen und Menschen stets in dieser Welt — und diese verdient mit allen
ihren weltlichen Herausforderungen und Problemen ernst genommen zu werden. Unser Heiland hat
leibhaftig auf Erden gelebt und ist leibhaftig auferstanden, was uns daran erinnert, dass die Dimension
des Weltlichen zum Christlichen gehort. Die Welt sollte nicht gnostisch und spiritualistisch abgewertet
werden. Unsere Seele, die sich auf Gott und den Himmel ausgerichtet, konnte in diesem Leben nicht
ohne Kdorper in der Welt bestehen. Kérper und Seele sind brigens auch eine von der Kirche gelehrte
Analogie zu Staat und Kirche. Entsprechend den Erfordernissen der Welt sowie der jeweiligen Zeit hat
das Lehramt zu dieser Stellung bezogen, wodurch sich eine eigene Soziallehre entfaltet konnte. Diese
Lehre bedient sich dabei der Hilfswissenschaften wie den Humanwissenschaften und integriert das
Wissen um die ,,Sachgesetzlichkeiten in eine ganzheitliche Sozialphilosophie bzw. -theologie.

Wenn wir von einer christlichen Sozialverkiindigung sprechen, dann muss sich diese zunéchst
auf die Offenbarung, Gottes Willen und somit Gebote Gottes, insbesondere auf den Dekalog beziehen.
Diese sind der unumgéngliche Weg zur Heiligkeit. ,,Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auch auf
Erden®, beten wir im Vaterunser. Ferner sind in der Goldenen Regel, im Doppelgebot der Liebe und
tberhaupt in der Bergpredigt Grundlagen fur die sozialen Aufgaben der Christen und damit fur die
Zustandigkeiten des kirchlichen Lehramts im gesellschaftlichen Bereich gegeben. In diesem
Zusammenhang steht zentral ein Wort des Heilands: ,,Euch aber muss es zuerst um sein Reich und um
seine Gerechtigkeit gehen, dann wird euch alles andere dazugegeben* (Mt 6, 33). Seine Gerechtigkeit
mit Hilfe seiner Gnade zu suchen, zu finden und zu leben ist nicht nur ein Weg, sondern eben der
unabdingbare Weg zum Heil, denn nach unseren Taten werden wir auch gerichtet werden, daher gilt:

,»Der Gerechtigkeit, der Gerechtigkeit jage nach* (Dtn 16, 20).

Gerechtigkeit als biblischer Heilsbegriff

Gerechtigkeit ist ein zentrales Thema der Heiligen Schrift und als solche eine zentrale
Botschaft einer christlichen Sozialverkiindigung. Sie ist tief verwurzelt im biblischen Gottesbild.
Gerechtigkeit ist in der Schrift ein Heilsbegriff und somit Ausdruck fiir Gottes erlésendes
Heilshandeln und seine rettende Heilsmacht, wovon der Psalmist an vielen Stellen spricht. Das

hebraische Wort fiir Gerechtigkeit ist Zadaq, welche Gerechtigkeit mit Gilite und Liebe zu einer



Einheit verbindet. Die Gerechtigkeit Gottes steht dabei im alttestamentarischen Sinn im
Zusammenhang mit dem Erfillen des géttlichen Rechts, d.h. seiner Weisung und hat somit eine
juristische Konnotation: Gott ist der Gesetzgeber seines VVolkes Israel. Moses erklarte hierzu: ,,Siehe,
ich habe euch Ordnungen und Rechtsbestimmungen gelehrt, so wie der Herr, mein Gott, mir geboten
hat- (...) So bewahrt und tut sie!” (Dtn 4,5). Fur das alttestamentliche Israel bedeutet Gerechtigkeit
somit sowohl die Bundestreue Gottes als auch den Gehorsam des Menschen, den er durch seine innere
Einstellung wie auch durch sein Handeln zum Ausdruck bringt. Die Frucht der Gerechtigkeit wird der
Friede sein, sagte der Prophet Jesaja (32,17, Wahlspruch Papst Pius* XII.: Opus iustitiae pax). Jahwe
schafft Gerechtigkeit und wird als ein gerechter Richter erachtet, womit Er auch letzte Hoffnung, fiir
die an Ungerechtigkeit Leidenden ist. Wer etwa Errettung vor Feinden erlebt, preist die gottliche
Gerechtigkeit: ,,Ich will dich preisen, Herr, mit meinem ganzen Herzen, will erzahlen alle deine
Wundertaten. (...) Denn du hast ausgefihrt mein Recht und meine Rechtssache; du hast dich auf den

Thron gesetzt, ein gerechter Richter” (Ps 9, 2 und 5).

Gerechtigkeit als Tugend des Menschen

Im antiken griechischen Denken wurde Gerechtigkeit (griechisch: dwouoodvy, dikaiosyne,
lateinisch: iustitia, englisch und franzosisch: justice) als eine in der Natur vorhandene Ordnung
gottlichen Ursprungs, des Kosmos, verstanden. Dabei wurde Gerechtigkeit zunéchst nicht vorrangig
an kodifiziertem Recht gemessen, sondern als Ausdruck einer persdnlichen Lebenshaltung, als Tugend
betrachtet. Gerechtigkeit als Tugend und grundlegende Charaktereigenschaft galt schon fiir Sokrates
als VVoraussetzung fiir das Erlangen der Eudaimonie, der Gliickseligkeit. Die Gerechtigkeit ist laut den
Klassikern des antiken Denkens das unerschitterliche und bestédndige geistige Bestreben, jedem sein
Recht zuteilwerden zu lassen — und somit seine Pflichten zu erfiullen: ehrenhaft leben, den anderen
nicht verletzen, jedem das Seine zu gewahren: ,lustitia est (...) honeste vivere, alterum non laedere,
suum cuique tribuere” (Domitius Ulpianus). Jedoch gilt nach Aristoteles auch: ,,Die Gerechtigkeit
aber, der Inbegriff aller Moralitét, ist ein staatliches Ding. Denn das Recht ist nichts anderes als die in
der staatlichen Gemeinschaft herrschende Ordnung, und eben dieses Rechts ist es auch, das Uber das
Gerechte entscheidet” (Politik).

Das Kernprinzip der biblischen und kirchlichen Sozialverkiindigung ist und bleibt die
Gerechtigkeit. Die Gerechtigkeit, so der Kirchenlehrer Thomas von Aquin, ist jedoch kein Zustand der
endglltig hergestellt werden konnte, sondern immer etwas Vorlbergehendes, BehelfsmaRiges,
Provisorisches — sie steht unter einem ,eschatologischen Vorbehalt* (J.B. Metz). Doch gehért das
»strebend sich Bemihen“ (Goethe, Faust) und das immer wieder ,Ausbessernde* zur
Grundverfassung des Menschen. Im Judentum gibt es flir dieses Bestreben den Ausdruck tikkun

haolam, was so viel bedeutet wie ,,die Welt (mit den G’ttlichen Kdnigreich) zu reparieren®.


https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FJudentum&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNFdTez7cE6ABbTOEJRc3zGXxT5A9A
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FBund_%28Bibel%29&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNEDaL4Zv7IY-z6sYTJK84fFYDo2zA
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FDikaiosyne&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNEk2sknmGj8k-DJE8DOBJNeToE3rg
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FJustitia&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNFR6M73bmTg_CwDM94uEoC7kbcdIQ
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FG%C3%B6tter&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNHc-DLnb9SBM4KIH7KSDLNtaFv94w
https://www.google.com/url?q=https%3A%2F%2Fde.wikipedia.org%2Fwiki%2FTugend&sa=D&sntz=1&usg=AFQjCNFrOUoJZsvijZuQFm0pUmZax_xxMA

Teil 11: Der Grundgedanke der Ordo socialis

Der Grundgedanke der Katholischen Soziallehre ist die Gerechtigkeit als Realisierung einer
gerechten Ordnung. In der Bibel ist die Gerechtigkeit ein Heilsbegriff: ,,Euch aber muss es zuerst um
sein Reich und um seine Gerechtigkeit gehen, dann wird euch alles andere dazugegeben* (Mt 6, 33).
Fur die antiken Denker war Gerechtigkeit zundchst eine Tugend, eine sittliche Lebenshaltung. Fur
Platon war sie die Ordnung der Seele selbst: Ein verniinftiger, muthafter und triebhafter Seelenteil soll
jeweils durch die Tugenden Klugheit, Tapferkeit und Besonnenheit vervollkommnet werden. Wenn
diese drei Tugenden den Charakter eines Menschen pragen, dann kann man von einer harmonischen,
gesunden und eben gerechten Seele reden. Die Ordnung der Seele realisiert sich nach Platon durch die
Ausrichtung und das Streben auf die hdchste ,,Idee des Guten“, einer Metapher fiir Gott. Fir eine
Staatsgemeinschaft als Ganzes und ihrer Ordnung verhélt es sich fir Platon wie beim einzelnen
Menschen — die Gemeinschaft ist ein Mensch ,,in groBen Buchstaben® (Politeia).

Avristoteles sagte Ober die Gerechtigkeit, wir erinnern uns: ,,Die Gerechtigkeit aber, der
Inbegriff aller Moralitét, ist ein staatliches Ding. Denn das Recht ist nichts anderes als die in der
staatlichen Gemeinschaft herrschende Ordnung* (Politik). Das Zusammenleben wird durch das Recht
gewahrleistet und geordnet. Gesetze sollen Recht sein, d.h. mit den Prinzipien der Gerechtigkeit
tibereinstimmen, ansonsten wéren sie nach Thomas von Aquin auch kein Recht. Wir kdnnen
festhalten: Es gibt die ,partikulare” Gerechtigkeit des Einzelnen sowie auch eine ,allgemeine”
Gerechtigkeit des Gemeinwesens. Es gibt eine anzustrebende Ordnung der Einzelseele, sowie eine
ebenso anzustrebende Ordnung der Gesellschaft, einen Ordo Socialis. Beide werden gottgewollt durch
die Gerechtigkeit geordnet, stehen auch in einer Wechselbeziehung zueinander und sollten sich
gegenseitig positiv beeinflussen.

Wenn nun die Kirche die Wahrheit tiber Gott, Christus, tber sich selbst als Quelle des Heils
und somit auch der Ordnung verkiindet und auf eine konkrete Situation anwendet, dann tut sie dies
letztendlich mit den Ziel Menschen in den Himmel zu verhelfen: ,,Als Mittel zur Erreichung dieses
Zieles benutzt die Kirche ihre Soziallehre. Um in der heutigen schwierigen Lage eine richtige
Problemstellung wie auch die beste Ldsung der Fragen zu fordern, kann es eine grofRe Hilfe sein, die
Summe von Leitprinzipien, von Urteilskriterien und von Richtlinien fir das konkrete Handeln, die die
kirchliche Lehre vorlegt, genauer zu kennen und mehr zu verbreiten* (Papst Johannes Paul II.,

Sollitudo Sollicitudo rei socialis).

Das Naturrecht

Nun schopft die Soziallehre der Kirche aus zwei Quellen, der Offenbarung und neben ihr: dem

Naturrecht. Was ist nun das Naturrecht? Es ist das vernunftgemafRe Ordnungsdenken oder mit einem



anderen Wort: ,,Existenzordnung* (Johannes Messner). Heraklit formulierte: ,,Gesundes Denken ist
die groRte Vollkommenheit, und die Weisheit besteht darin, die Wahrheit zu sagen und zu handeln
nach der Physis, auf sie hinhérend.” Mit dem rémischen Juristen lustinianus kdnnen wir festhalten:
,»lus naturale est, quod natura omnia animalia docuit.“ (Das Naturrecht ist das, was die Natur allen
Wesen gelehrt hat.) Die Gemeinsamkeit von Physis, der Natur, und Nomos, dem Gesetz, liegt im
Logos, der géttlichen Einheit der Weltgesetze, aus der sich die staatlichen Gesetze der Gemeinschaft
speisen (sollten). An diesen Auslegungen kénnen wir die Definition eines berihmten Lehrers des
Naturrechts, des Priesters Johannes Messner (1891-1984), anschliefen: ,,Das Naturrecht ist das
Wissen des Menschen von Recht und Gerechtigkeit als Forderung wahrhaften Menschseins®. In
anderen Worten: Das Naturrecht l&sst sittlich-rechtliche Grundséatze erkennen, die den Einzelmenschen
und den Gesetzgeber verpflichten (wie die Unverletzlichkeit von Leib und Leben, von Eigentum und
Ehre, der personlichen Freiheit, die Achtung geschlossener Vertrage, die gesellschaftliche Autoritat).
Und dieses Naturrecht, so die katholische Auffassung, ist jedem Menschen ins Herz geschrieben, wie

der heilige Paulus festhielt (vgl. Rém 2, 15).

Die Wesensentfaltung des Menschen

Dem Naturrechtsdenken liegt ein bestimmtes Bild des Menschen zugrunde. Demnach ist er
vernunftbegabt und seiner Natur nach auch ein zoon politikon, d.h. ein soziales Wesen (Aristoteles).
Ein weiterer Aspekt soll uns interessieren, den Messner im Ruckgriff auf die klassischen Denker der
abendlandischen Denktradition als ,.existentielle Lebenszwecke* bestimmte. Diese Lebenszwecke
(inclinationes naturales, Thomas von Aquin) sind teleologische (=zielgerichtete) Prinzipien des
Menschseins. Der Mensch hat ein seiner Wesensnatur zugrundeliegendes ,,Plansoll”, durch dessen
Realisierung er sein Leben zur Entfaltung bringt und die Welt kultiviert. Als leibliches und geistiges
Bedurfniswesen ist der Mensch eben auf bestimmte Ziele hin geordnet, um das in sich angelegte
Potential erst entfalten zu kénnen. Messner definierte diese Ziele folgendermafen: die Selbsterhaltung,
die Selbstvervollkommung, die Ausweitung der Erfahrung, die Fortpflanzung, die Anteilnahme am
gesellschaftlichen Wohl sowie die Kenntnis und Verehrung Gottes. VVon der Verehrung Gottes, so
Papst Leo XIII., der als der Begriinder der Soziallehre der Kirche in einem engeren Sinn gilt, hangt das
Wohl des Staates und der Gesellschaft ab (Immortale Dei). Wir kommen somit zur Soziallehre zurtick:
Die Ordnung der Gesellschaft und des Staates ist mit und durch Gott realisierbar, so lehrten es schon
Platon oder auch Thomas von Aquin. In den folgenden Beitragen wollen wir uns der Prinzipien der
Soziallehre widmen. Diese sind, wie wir noch genauer sehen werden, von denen in unserer
Gesellschaft verbreiteten und propagierten Idealen zu unterscheiden, auch wenn jene nicht selten einen
christlichen Anschein haben. Es wird daher zur Unterscheidung der Geister das Spezifische und

Besondere des christlichen Menschenbildes verdeutlicht werden muissen.



Teil 111: Die Prinzipien der Soziallehre

Nun gibt es eine von der Kirche gelehrte ,,Summe von Leitprinzipien, von Urteilskriterien und
von Richtlinien fir das konkrete Handeln* (Johannes Paul I1.). Ein wichtiges Leitprinzip ware
sicherlich die Goldene Regel, die auch ein naturrechtliches Prinzip darstellt und auch zum Teil in
anderen Religionen zu finden ist: ,,Alles, was ihr also von anderen erwartet, das tut auch ihnen!* (Mt
7,12) Zur sittliche Gestaltung des sozialen Lebens bezogen die Apostel, die Kirche und somit das
Lehramt auf Grundlage des christlichen Menschenbildes Stellung. In einem engeren Sinne ist die
Soziallehre jedoch aus den sozialen Spannungen und Umwaélzungen des 19. Jahrhunderts entstanden,
die auch bedingt waren durch eine Industriellen Revolution, einer Verstadterung und der technischen
Fortschritte. Es war Papst Leo XIllIl., der mit der Papstlichen Enzyklika Rerum novarum die erste
Sozialenzyklika am 15. Mai 1891 verdffentlichte. Mit dieser Enzyklika kam es zur Ausformulierung
einer Sozialverkiindigung und auch einer wissenschaftlichen Theoriebildung, die fiir alle weiteren
Sozialenzykliken maligebend wurde. Nach Rerum novarum wurden weitere Enzykliken veréffentlicht,
die in ihrer jeweiligen Zeit explizit die so genannte ,,soziale Frage” zum Gegenstand hatten und auch
zu ldeologien wie u.a. den Liberalismus und den Sozialismus Position bezogen.

An dieser Stelle seien folgende Enzykliken genannt: Immortale Dei (ber die Staatslehre der
Kirche (1885, Leo XIIl.), Quas Primas (1925, Pius Xl.) zur Begrindung des Christkbnigtums,
Quadragesimo Anno (1931, Pius XI.) in der das Prinzip der Subsidiaritat vorgestellt wurde, Pacem in
terris (1963, Johannes XXIIl.) Uber den Weltfrieden und die Bedeutung der Menschenrechte,
Centesimus Annus (1991, Johannes Paul I1.) Ober das Ende des Kommunismus und auch die Enzyklika
Deus Caritas Est (2005, Benedikt XV1.) tber die liebende Zuwendung Gottes zum Menschen. Vor
Rerum novarum schrieb Gregor XVI. etwa die Enzyklika Mirari vos (1832), die sich gegen die
verzerrte Freiheitsauffassung des Liberalismus wendet. Die modernen Irrtimer werden auch in der
berihmten Enzyklika Quanta cura (1832), in der die Trennung von Staat und Kirche in Frage gestellt
wird, mit seinem Anhang, dem Syllabus, verurteilt. War das Lehramt der Kirche in der Vergangenheit
mehr bestrebt die Irrtimer festzustellen und die Katholiken zu warnen, so ging man in Laufe der

letzten Jahrzehnte mehr dazu tber, die Lehre der Kirche positiv im ,,Horizont der Zeit“ darzustellen.

Die Sozialprinzipien

Im Folgenden sollen die Prinzipien der Katholischen Soziallehre dargelegt werden. Welche
sind diese? Zum Vergleich und auch zur Gegeniberstellung sollen zundchst die wirkmachtig
gewordenen Ideale der Franzdsischen Revolution herangezogen werden: Liberté, Egalité, Fraternité,
zu Deutsch: Freiheit, Gleichheit und Bruderlichkeit — drei hehre Werte. Welchen Einwand hatte ein

Katholik gegen diese? Sind sie nicht auch christliche Werte? Zum Teil und wenn in einem bestimmten



Verstandnis. Denn die Revolutiondre und ihre geistigen Nachfolger entkoppelten sie vom Glauben,
metaphysischen Prinzipien und Gberhaupt der Denktradition des Abendlandes. Und daran besteht eben
ihr Irrtum mit allen negativen Folgewirkungen: Der Verlust einer gottlichen, metaphysischen
Wirklichkeit fihrt zwangsléufig zur Schaffung einer Scheinwirklichkeit (Ideologie) und auch zum
Verlust der Wahrnehmung der faktischen Wirklichkeit. Wie kénnte etwa einzig allein die Wirklichkeit
der menschlichen Wiirde ohne Gott sinnvoll erfasst werden?

Obwohl (leider) auch Katholiken zu einer wohlwollenden Interpretation der Revolution
neigen, kann der Christ unschwer ihren gegen die Religion gerichteten Wesenszug erkennen. Das
Prinzip, das den Menschen in den Mittelpunkt stellt und ihn somit in einem eritis sicut Deus (,,Ihr
werdet sein wie Gott“) dazu verfiihrt, sich von Gott abzuwenden, liegt dieser Revolution zu Grunde.
Mehrere Papste duRerten dementsprechend ihre Kritik an dieser sehr blutigen Revolution, die zu einem
Genozid fihrte, insbesondere an den konigstreuen Katholiken in der Vendée. So Papst Pius VI. im
Jahr 1793: ,,Frankreich! Ach Frankreich! Das unsere VVorganger den Spiegel der Christenheit und den
unerschitterlichen Pfeiler des Glaubens genannt hatten, das in seinem Eifer flir den christlichen
Glauben und in seiner kindlichen Liebe zu diesem Apostolischen Stuhl nicht hinter anderen Nationen
zuriickbleibt, sondern ihnen vorangeht, wie stehst du heute gegen Uns! Was fir ein feindlicher Geist
scheint sich gegen die wahre Religion anzustacheln!“ Der (Selige) Papst Paul VI. stellte 1963 in einer
Predigt fest: ,,Es war die Zeit der Franzésischen Revolution mit all dem Ungliick und den verwirrten,
chaotischen und zugleich leidenschaftlichen und hoffnungsvollen Ideen, die die Revolution den
Menschen in den Kopf gesetzt hatte. (...) Sie haben sich ja nur einige eigentlich christliche Begriffe
angeeignet: Briderlichkeit, Freiheit, Gleichheit, der Wunsch, die niedrigen Klassen aufzurichten. Das
alles waren christliche Ideen, waren aber nun auf eine antichristliche, laizistische, religionslose Fahne
geschrieben worden, die sie ihrer evangelischen Ziige zu berauben trachtete, die dem menschlichen
Leben ja einen hoheren, edleren Sinn geben sollen.”

Wie lauten nun die Prinzipien einer katholischen Sozialverkiindigung? Welche Ideale wirde
ein Katholik jenen der Franzdsischen Revolution entgegenhalten? Zum einem schlicht und ergreifend:
Gott selbst bzw. ein im weiteren Sinne des Wortes ,,positiver Mythos*. Entsprechend des Naturrechts
und der Sozialnatur des Menschen verteidigt der Katholik die Familie und auch einen Patriotismus.
Als weitere Grundpfeiler entsprechend der papstlichen Sozialverkiindigung gelten die Personenwirde,
die Solidaritat, die Subsidiaritat und das Gemeinwonhl. Je mehr die Teilbereiche einer Gesellschaft sich
an diese Prinzipien annéhern, desto mehr entspricht die soziale Realitdt dem Ideal der Gerechtigkeit,
die hier auf Erden nach dem Suindenfall wohlgemerkt nie ganz verwirklicht werden kann. Es sei daran
erinnert, dass der Versuch eine perfekte Welt zu schaffen unweigerlich ins Unmenschliche fuhrt, was

schon Thomas von Aquin anmerkte und die Geschichte uns lehrt.



Teil 1V: Die Personenwiirde und die Solidaritét

Gott ist der Ursprung und Ziel alles Geschaffenen und er ist zugleich Sinn und Inhalt unseres
gesamten Lebens. Dementsprechend sollte alles menschliche Handeln und Tun in irgendeiner Weise
auf Gott und seine Gerechtigkeit hin geordnet sein. Um nun die gesellschaftlichen Dinge fiir das
Seelenheil des Einzelnen gemal der Schépfungsordnung zu bewahren und richtig zu ordnen, hat die
Kirche vier verschiedene Prinzipien ausformuliert. Oswald von Nell-Breuning SJ, einer der groRen
katholischen Sozialethiker des 20. Jahrhunderts, nannte diese auch ,,Bausteine®: die Personenwiirde,
die Solidaritat, die Subsidiaritat und das Gemeinwohl.

Zum ersten Baustein, der so genannten Personenwirde: Das Besondere und Eigene einer
christlichen Soziallehre besteht in ihrer Auffassung vom Menschen, ihrem Menschenbild. Der Mensch
ist laut der Bibel nach dem Ebenbild Gottes geschaffen (imago, vgl. Gen 1, 26). Auf dieser
Ebenbildlichkeit, durch Christi Blut erlést, zur Heiligkeit und ewigen Seligkeit berufen, beruht die
(wurzelhafte) Wirde des Menschen. Entsprechend ist es Aufgabe und Pflicht eines Christen Christus,
dem vollkommenen Menschen, &hnlich zu werden (similitudo Christi). Dazu ist der Mensch frei - die
freie Person und die Wahrung seiner Wiirde ist der ,,oberste Grundsatz* einer christlichen Soziallehre.
Diesen Grundsatz hélt Artikel 1 des Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutschland fest: ,,Die Wiirde
des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schitzen ist Verpflichtung aller staatlichen
Gewalt.” Das oben in Klammern gesetzte Wort ,,wurzelhaft” erinnert daran, dass der Mensch einen
Teil seiner Heiligkeit und somit Wurde durch die Siinde verlieren kann, die dann wiederhergestellt
werden miisste. Die unmittelbare Verbindung zu Gott ist durch die Erbstinde verloren gegangen, nicht
aber die Ebenbildlichkeit. Aus der Personenwirde gehen die Rechte und eben auch Pflichten des

Menschen unmittelbar hervor.

Freiheit und Wahrheit

Der Mensch ist nach christlicher Auffassung frei zu entscheiden. Doch ist er erst in seinem
Streben nach Heiligkeit und in der Verwirklichung seiner sittlichen Berufung wirklich frei. Freiheit ist
eben nicht einfach die Féhigkeit, Entscheidungen zu treffen. Eine wahre Freiheit kann es nie ohne
Wahrheit geben (vgl. KKK 1733). Freiheit findet ihren Sinn, wenn sie sich in Ubereinstimmung mit
der Natur des Menschen auf ihr eigenes Ziel ausrichtet: ,Freiheit und Wahrheit verbinden sich
entweder miteinander oder sie gehen gemeinsam elend zugrunde* (Papst Johannes Paul I1.). Die
Erkenntnis Uber den inneren Zusammenhang von Wahrheit und Freiheit geht letztlich auf den
Evangelisten Johannes zuriick: ,,Ihr werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch
freimachen* (Joh 8, 31-32). Mit anderen Worten: Fiir einen Christen kann es keine Freiheit ohne

Verantwortung vor Gott selbst geben.



Zur Wahrheit Gber den Menschen gehort seine Wesensbestimmung als Sozialwesen (oder
auch: geselliges Wesen). Diese Bestimmung erfasste Aristoteles, als er den Menschen ein zoon
politikon nannte. Thomas von Aquin sollte diese Bezeichnung mit animal sociale et politicum
tibersetzen. Der Mensch ist seit seiner Geburt um die Entfaltung seiner selbst willen zutiefst auf andere
angewiesen. Diesen Punkt arbeitete etwa der Gesellschaftsphilosoph Othmar Spann (1878-1950) aus,
in dem er betont, dass Individualitit nicht aus sich selbst entsteht, sondern aus ,,Vergemeinschaftung®,
was er Gezweiung nannte: ,,,Uber-Dir* heiR3t dieses Wort, héher hinauf heifit es: Gott. Im taglichen
Leben hat es so viele Namen als Mé&chte sind, die den Menschen zu sich hinaufheben: Kirche, Staat,
Sittlichkeit, Volkstum; und in der Sprache des menschlichen Herzens heifit es Liebe.“ Robert
Spaemann erklarte, dass es Personen nur im Plural — in einer ,,Anerkennungsgemeinschaft — geben
kann. Zwischen den genannten Gemeinschaften gibt es insbesondere noch die Ehe und die Familie als
Keimzellen der Gesellschaft sowie die corps intermédiaires (zu Deutsch: ,,VVergemeinschaftungen*)
wie Dorfgemeinschaften, Bruderschaften, Pfarren, Vereine, Parteien, Biinde, Studentenverbindungen
etc.. Alle diese Gemeinschaften sind mehr oder weniger miteinander verflochten und bilden
zusammen im Idealfall einen lebendigen Organismus, entsprechend der Worte Goethes: ,,Wie alles
sich zusammenwebt, eines im anderen wirkt und lebt* (Faust). Die Freiheit des Einzelnen besteht
daher entgegen dem liberalistischen Irrtum immer nur innerhalb der sittlichen Ordnung der
Gesellschaft.

Der Katholik weifs auch immer in einer realistischen Lehre vom Menschen, dass der
urspriinglich gut geschaffene Mensch schwach ist und seit dem ersten Stindenfall zur Siinde neigt, was
bestimmte politische Konsequenzen impliziert. Aus der zur Sinde neigenden schwachen
Menschennatur ergibt sich die Notwendigkeit von Institutionen, insbesondere jener des Staates. Der
Christ bejaht somit den Staat. Der Apostel Paulus hierzu: ,,Jeder leiste den Trégern der staatlichen
Gewalt den schuldigen Gehorsam. Denn es gibt keine staatliche Gewalt, die nicht von Gott stammt;
jede ist von Gott eingesetzt“ (Rom 13 1-7, oder auch 1 Petr 2, 13-17). Wenn auch die Schrift die
Bedeutung und auch Wirde des Staates anerkennt, weist sie auch mit groRem Ernst darauf hin, dass
der Staat zur widergdttlichen Macht entarten kann. Die politische Macht kann zum Représentanten des
Antichristen werden. Diese Macht ist vor einer kommenden unmittelbaren Theokratie zu erwarten,
,»,des neuen Jerusalems, in der Gott alles in allem sein wird“ (Offb 21).

Das Prinzip der Solidaritat, der zweite Baustein der Soziallehre, ergibt sich aus dem oben
dargelegten Menschenbild. Der Mensch ist als soziales Wesen auf das Zusammenwirken mit anderen
Menschen hin geordnet. Die Solidaritdt unterstreicht die gegenseitige Verbundenheit und
Verantwortung aller Menschen in der Gesellschaft. Papst Johannes Paul 1l. bestimmte sie daher wie
folgt: ,,Solidaritat ist die feste und bestdndige Entschlossenheit, sich fiir das Gemeinwohl einzusetzen,
das heiflt das Wohl aller und eines jeden, weil wir alle flur alle verantwortlich sind*“ (Sollicitudo rei

socialis).



Teil V: Das Ganze und die Subsidiaritat

Im vorigen Beitrag betrachteten wir das Spezifische des christlichen Menschenbildes. Man
denke in diesem Zusammenhang nochmals an Adam und Eva: Wie jeder Mensch hatten beide die
Freiheit zu wahlen, ndmlich zwischen dem Gehorsam oder eben dem Ungehorsam Gott gegeniber.
Ihre Freiheit bestand nach christlicher Uberzeugung eben nicht darin zu tun, was man will und frei
»,von* vermeintlichen Zwéngen zu sein, so wie Liberale und Sozialisten die Freiheit falsch verstehen.
Die wahre Freiheit besteht in der Wahl und Realisierung eines objektiv Guten. Im Fall von Adam und
Eva, somit jedes Menschen, besteht dieses Gute darin, auf Gottes Wort zu héren und entsprechend
seiner Weisung zu leben.

Man spricht auch gerne von einer ,,Verantwortung®, ohne welche es eine wirkliche Freiheit
nicht geben kann. Im Wort Verantwortung findet sich das Wort ,,Antwort“ — eine Antwort, doch auf
welche Frage? Im Kern steht stets die Frage, die Gott Adam (=Mensch) nach dem Siindenfall stellte:
»Adam, wo bist du?“ Um die Beziehung zu Gott wieder in Ordnung zu bringen, offenbarte dieser zu
unserem Seelenheil seine Weisungen und sandte zu unserer Erlésung (von der Siinde) seinen Sohn.
Die Gebote Gottes und auch Jesus Christus selbst sind, so kdnnen wir sagen, von hoher Relevanz fir
das Zusammenleben; sie ordnen das menschliche Zusammenleben — im Hinblick auf das ewige
Seelenheil der Menschen. Bei diesem einzelnen Menschen und seinem Gewissen misste im
Unterschied zu einer marxistischen Sozialreform jede christliche ansetzen, oder in anderen Worten:

bei jeder berechtigten Zustdndereform — es geht nie ohne Bekehrung der Herzen.

Die Sozialnatur und das Ganze

Wir haben auch (ber die Natur des Menschen nachgedacht. Zu den Bestimmungen des
Menschen gehort seine Bestimmung als soziales Lebewesen. Nach naturrechtlichem und katholischem
Verstandnis ist die Gesellschaft als Ganzes einem Organismus vergleichbar, in welchem alle
Teilglieder miteinander lebendig verbunden und verflochten sind. In einer organischen Vorstellung
von Gesellschaft befinden sich Teilglieder nicht in Konkurrenz zueinander, sondern die Fahigkeiten,
Aufgaben oder Bedrfnisse jedes Einzelnen werden berticksichtigt und jeder Teil tragt seinen Teil zum
Wohl des Ganzen bei — entsprechend des auf Platons Politeia zurlickgehenden Verstandnis von der
Gerechtigkeit als ,jedem das Seine“. Das wichtigste und selbstdndige Teilglied in diesem
Gesamtorganismus ist immer die Familie.

Eine Gesellschaft als Ganzes sollte stets so organisiert sein, dass jeder Einzelne und jede
Teilgemeinschaft wiirdig leben und gedeihen kann. Dieses Zusammenwirken zum Gedeihen aller ist
eben nicht ohne eine christliche Solidaritat méglich, die von einer klassenkdmpferischen Solidaritét

der Sozialisten und ihrem falschen Gleichheitsbegriff zu unterscheiden ist. Dementsprechend spricht



auch der heilige Paulus von der Kirche, aber auch der Gesellschaft als einen organischen Kérper und
den entsprechenden Verantwortlichkeiten: ,,Es kann aber nicht das Auge zur Hand sagen: ,Ich brauche
dich nicht!*, oder andererseits der Kopf zu den Fiien: ,Ich brauche euch nicht!*. Vielmehr sind gerade
die Glieder des Leibes, die schwécher zu sein scheinen, umso notwendiger. Und den Gliedern des
Leibes, die wir fur weniger ehrbar halten, denen erweisen wir besondere Ehre; und so erhalten unsere
unanstandigen Glieder besondere Anstandigkeit; unsere anstandigen aber haben das nicht notig. Aber
Gott hat den Leib so zusammengefligt, dass er dem geringeren Glied besondere Ehre gab, damit keine
Spaltung sei im Leibe, sondern die Glieder eintrachtig flreinander sorgen. Und wenn ein Glied leidet,
so leiden alle Glieder mit; und wenn ein Glied geehrt wird, so freuen sich alle Glieder mit* (1 Kor 12,
21-26).

Die Subsidiaritat

Der dritte Baustein der Soziallehre, die Subsidiaritéat, tragt die geordnete Vielgliedrigkeit des
Ganzen sowie der Rechte der Teilglieder Rechnung. Es war Papst Pius XI., der die Subsidiaritét als
dasjenige definierte, ,,was der Einzelmensch aus eigener Initiative und mit seinen eigenen Kréften
leisten kann, ihm nicht entzogen und der Gesellschaftstatigkeit zugewiesen werden darf. (...) Es
verstoRt gegen die Gerechtigkeit, das, was die kleineren und untergeordneten Gemeinwesen leisten
und zum guten Ende fulhren kénnen, fur die weitere und Ubergeordnete Gemeinschaft in Anspruch zu
nehmen; zugleich ist es Uberaus nachteilig und verwirrt die ganze Gesellschaftsordnung*
(Quadragesimo anno).

Die Subsidiaritat ist ein Prinzip der Gerechtigkeit und somit ein moralisches Prinzip. Es
begriindet Zustandigkeiten in der gesellschaftlichen Kooperation bezliglich der Rechte des Einzelnen
und der kleineren Gemeinschaft vor der groReren. So soll eine Familie autark, d.h. selbstversorgend
sein konnen; ein Familienvater sollte im Idealfall selbst fur seine Familie sorgen kénnen, und nur bei
Bedarf Hilfe von ,,oben* erhalten. Ebenso sollte etwa eine kirchliche Gemeinschaft oder ein
Unternehmen selbstdndig agieren kdnnen. Aus dem Prinzip der Subsidiaritat ergibt sich daher in
heutigen Zeiten insbesondere Zeiten die Forderung: ,,So viel Freiheit als moglich — so viel Staat als
notwendig!* (Friedrich Nietzsche) Bereits Thomas von Aquin erklarte im Anschluss an Aristoteles,
dass eine ubertriebene Vereinheitlichung und Gleichschaltung den Bestand des ,,aus verschiedenen
Gebilden zusammengesetzten Gemeinwesens® bedrohen, genauso wie ,,Symphonie und Harmonie der
Stimmen schwinden, wenn all denselben Ton singen®. Als positives Beispiel aus der Gegenwart ist der
foderative Bundesstaat oder der Sozialstaat, der Bedirftigen auch wirklich hilft, zu nennen. Als
aktuelles Beispiel der Problematik einer subsididren Ordnung kann die Europdische Union
herangezogen werden. Diese versteht sich laut ihren Vertrédgen als Union, die subsididr geordnet sein

will. Noch heute hat sie den Leitspruch: ,,In Vielfalt geeint* (,,In varietate concordia®).



Teil VI: Das Gemeinwohl

In den vorigen Beitrdgen wurde die Personenwirde, die Solidaritdt und die Subsidiaritét
betrachtet. Es fehlt noch das Gemeinwohl: der oberste Zweck der Gesellschaft, das oberste Gesetz der
staatlichen Ordnung und der vierte Baustein der Katholischen Soziallehre. Der katholische
Sozialethiker Johannes Messner bestimmte das Gemeinwohl als ,allseitige Verwirklichung der
Gerechtigkeit”“. Dieses Prinzip gehort in erster Linie zum durch die Vernunft des Menschen
einsehbaren Naturrecht, setzt somit nicht notwendig die Offenbarung Gottes voraus. Fir Thomas von
Aquin ist das Gemeinwohl Anteilnahme an der Herrlichkeit Gottes, weshalb er es als ,,gottlich*
bezeichnete. Der Einzelne sollte es immer im Auge haben — so verlangt es die Liebe.

Avristoteles erklarte: ,,Das politisch Gute ist das Gerechte, und dieses ist das, was dem
Gemeinschaftlichen zutraglich ist” (Politik). In diesem Sinne kénnen wir das Gemeinwohl als das an
der Bestimmung der menschlichen Natur sich orientierende gréRtmaogliche Gluck aller in Gegenwart
und Zukunft mit Beachtung sowohl vitaler als auch seelischer Lebensbediirfnisse verstehen. Es
begriindet und regelt die gesellschaftliche Autoritit, verpflichtet die Glieder der Gesellschaft und
regelt den Vorrang des allgemeinen Wohls vor dem Einzelwohl. Dementsprechend besteht die
Aufgabe des Staates darin, das Gemeinwohl nach Mdglichkeit zu verwirklichen, indem er
insbesondere die Voraussetzungen schafft, durch die sich jeder Teil im Ganzen der Gesellschaft
verwirklichen kann: ,Das Gemeinwohl begreift in sich die Summe all jener Bedingungen
gesellschaftlichen Lebens, die den Einzelnen, den Familien und gesellschaftlichen Gruppen ihre

eigene Vervollkommnung voller und ungehinderter zu erreichen gestattet* (Gaudium et spes).

Gemeinwohl und soziale Gerechtigkeit?

Wie verhalt sich nun ein katholisch und naturrechtlich verstandener Gemeinwohlbegriff zu
dem Begriff der ,,sozialen Gerechtigkeit“? Handelt es sich (nicht) um das Gleiche? Tatsachlich kénnen
die Begriffe Gemeinwohl und soziale Gerechtigkeit als ident aufgefasst werden. Die soziale
Gerechtigkeit (iustitia socialis) geht terminologisch auf Thomas von Aquin zuriick und wurde
insbesondere vom bedeutenden jesuitischen Sozialethiker Luigi Taparelli im 19. Jahrhundert
verbreitet. Grundgelegt finden wir den Begriff bei Aristoteles, der eine ,soziale” Gerechtigkeit der
Gesamtgesellschaft von einer ,,partikularen® Gerechtigkeit des Einzelnen unterscheidet. Aristoteles
differenzierte die Gerechtigkeit Gbrigens noch genauer als ,,ausgleichende Gerechtigkeit” (iustitia
regulativa) zwischen Gliedern der Gesellschaft, ,legale Gerechtigkeit* (iustitia legalis) als unsere
Schuldigkeit gerechten Gesetzen zu gehorchen und einer ,austeilenden Gerechtigkeit (iustitia

distributiva) als Ausgleich flr Leistungen und Ehre.



Wir treffen den Begriff ,soziale Gerechtigkeit” auch heute hin und wieder im politischen
Diskurs an und er wird meistens von den ,,linken“ politischen Kréften eingefordert, denen es dabei
nicht selten um die Verteilung von Steuereinnahmen geht. Deckt sich deren Begriff mit einem
katholischen? Oder hétte er zumindest eine Teilberechtigung? Es handelt sich tatséchlich um einen
bosen Doppelganger. Sicherlich kann auch ein sozialistischer Kampf gegen Ausbeutung und fir
Gerechtigkeit ein berechtigtes Anliegen (gewesen) sein, und nicht selten dulRern heute manche Denker
berechtigte Kritik an diversen (globalen) Missstdnden. Doch: Wie lautet die Alternative? Es gilt das
biblische Kriterium: ,,An ihren Friichten soll ihr sie erkennen. Kann man denn Trauben lesen von den
Dornen oder Feigen von den Disteln?“ (Mt 7,17) Eine Ruckfrage an das jeweilige Menschenbild mit
all seinen Implikationen muss gestellt werden und es sei in Richtung Marxismus mit seinem
Utopismus und seiner Fortschrittsglaubigkeit angemerkt, dass es keine gerechte Gesellschaft ohne
eigenverantwortliche und gerechte Menschen geben kann.

Liberale und sozialistische Denker werden immer in Betonung einer falsch verstandenen
Freiheit und Gleichheit Aspekte der Wirklichkeit ausblenden. Die Freiheit werden sie liberalistisch
ohne Verantwortung einfordern und somit etwa sexuellen Libertinismus, Abtreibung und generell die
Sitinde gutheiBen. Die Gleichheit werden sie ohne Berucksichtigung der Verschiedenheit, der Gaben
und Féhigkeiten unter den Menschen einfordern, etwa heute in Form des ,,Gender-Mainstreaming“.
Dabei glauben sie mit Jean-Jacques Rousseau unter Leugnung der Erbsunde, dass der Mensch ,,von
Natur aus® gut und formbar sei. Wir sind an die Franzésischen Revolution und ihren ,,Gottesmord*
erinnert. Das vierte ,ldeal“ der Revolution, flr alle, die sich nicht an ihr beteiligen wollten, war
bekanntlich die Guillotine, die heute in einer humaneren, nicht selten ,,nur* birgerliche Existenzen
vernichtenden Form der politischen Korrektheit auftritt. Ihre ideologischen Begriffe von Freiheit und
Gleichheit und der Kampf fiir sie gehen einher mit der Zerstérung der katholischen normativen
Realitaten Familie, Heimat, sowie auch der christlich verstandenen Solidaritat, der Subsidiaritat und

eines organischen Gesellschaftsverstandnisses.

Die soziale Gerechtigkeit: katholisch

Thomas von Aquin hielt fest, dass die Gerechtigkeit die Beziehungen zwischen den Menschen
ordnet. Als Tugend ist sie auf andere Menschen und somit das Gemeinwohl ausgerichtet. Insofern ist
die Gerechtigkeit fir Thomas nicht nur eine allgemeine Tugend, sondern auch eine erhabene Tugend.
Weit davon entfernt, die Wirde des Einzelnen zu missachten, wirkt die soziale Gerechtigkeit im
Gegenteil gegen jeden Individualismus. Sie fordert wie die Liebe vom einzelnen Blrger, eben dem
Anderen und dem Wohl des Gemeinwesens zu dienen. Und sind der Dienst sowie auch das Opfer fir
Gott, sein Reich und seine Gerechtigkeit, nicht eben auch Dienst am Mitmenschen? Begrindet und

fordert der Glaube somit nicht erst ein Gemeinwohl?



Teil VII: Archetypen von Heilsordnungen

Wir sprachen von der Gerechtigkeit als dem die Seele des Einzelnen sowie auch
die Gemeinschaft ordnendes Prinzip. Gerechtigkeit ist Quelle und Resultat der rechten, vollkommenen,
integren, heilen und somit auch heilenden Ordnung im Sein, d.h. der Schépfung und des Kosmos
(Friedrich Romig). Die innere Verbundenheit von Gerechtigkeit und Heil ist zentrales biblisches
Glaubensgut: Gott als der Heilige ist der Gerechte. Er hat einen Bund mit der Menschheit geschlossen
und uns zu unserem Heil seine Weisung gegeben: ,,Denn ich bin der Herr, der euch aus Agypten
heraufgefiihrt hat, um euer Gott zu sein. Ihr sollt daher heilig sein, weil ich heilig“ (Lev 11,45). Als
Katholiken wissen wir, dass die Kirche nach eingehender Uberpriifung Heilige ernannt hat, die sich in
den Tugenden, insbesondere in der Gerechtigkeit, bewahrten.

Der Zusammenhang von Gerechtigkeit und Ordnung war und ist dem religiosen Bewusstsein
aller Volker und Zeiten selbstverstdndlich: Die gottliche Himmelsordnung soll sich im Weltlichen
spiegeln. Entsprechend gibt es eine Kultordnung, in Sitte, Brauch und Recht, die dem einzelnen
Menschen zur Lebensorientierung dienen. Diesen Zusammenhang von Gerechtigkeit und Ordnung hat
der griechische Philosoph Platon wie kaum ein anderer in fast vollkommene Weise dargelegt und
verdeutlicht. Alle grofRen Denker des Abendlandes sind ihm in seinen Grundannahmen und
Grundlagen gefolgt, sei es sein Schiler Aristoteles, Cicero, Augustinus, Thomas von Aquin oder Papst
Leo XIIl., sowie viele andere Denker, auch der jingeren Vergangenheit. Nach einer beriihmten
Aussage des englischen Philosophen Alfred North Whiteheads bestehe alle abendléndische
Philosophie aus ,,Fuinoten zu Platon“. Als Hauptwerk Platons gilt die Politeia (Der Staat) mit ihren
beriihmten Gleichnissen. Auch das Werk Nomoi uber die Herrschaft der Gesetze und deren gottlichen
Ursprung sei genannt. Viele Einsichten Platons kénnen in vielen aulereuropdischen Weisheiten und
Lehren wiedergefunden werden. Gegen den von Platon ausgehenden Traditionsstrom stehen bis heute
Sophismus, Nominalismus, Aufklarung und Moderne (Positivismus, Liberalismus, Sozialismus), die
in letzter Konsequenz Aussagen uber die Gerechtigkeit fur Leerformeln halten. Ohne objektive
Wahrheit des Guten und Gerechten, die das Gewissen des Einzelnen verpflichten, zerbrechen alle
Werttafeln, was zu Auflésung jeglicher Ordnung fihrt — es verbleiben in diesem Fall Zwang,

Repression und &ullere Gewalt.

Der Kirchenlehrer Augustinus

Pragend fur das katholische Denken ist die Philosophie und Theologie des heiligen Bischofs
und Kirchenlehrers Augustinus von Hippo (354-430) geworden. Er war Vermittler des antiken und
insbesondere (neo)platonischen Gedankengutes in die christliche Welt hinein. Augustinus differenziert

in seinem Werk insbesondere Natur und Ubernatur und somit zwischen zwei ,,Blirgerschaften, der



transzendenten Religion und der profanen innerweltlichen Staatlichkeit, wobei er das ,,Gottesreich”
(civitas Dei) im Gegensatz zum ,Weltreich* (civitas terrena) sieht. Das Prinzip der civitas Dei ist die
Liebe zu Gott bis zur Selbstverachtung des Menschen. Die civitas terrena hat die Eigenliebe bis zur
Verachtung Gottes zum Prinzip (,,usque ad contemptum Dei*). Beide Blrgerschaften existieren nicht
getrennt voneinander, sondern sind in einem corpus mixtum ineinander verwoben. Auch sind beide
nicht mit der Kirche und dem Staat ident zu setzen. Das diesseitige Dasein ist nach Augustinus von
einer Rivalitat der zwei Reiche gepragt. Der Konflikt dieser zwei Reiche bestimmt den Lauf der
Geschichte. In der Geschichte ist es nach Augustinus fur den einzelnen Menschen wichtig, dass er sich
im Kampf um die Verwirklichung des Gottesreiches bewahrt, um die ewige Glickseligkeit zu
erlangen. Dies kann er tun, wenn er sich zu Christus bekennt und dessen Gnade teilhaftig wird.

Das Verhaltnis von Kirche und weltlicher politischer Gemeinschaft in der européischen
Geschichte wurde ausgehend von Augustinus’ Uberlegungen konstituiert. Aufgabe der Kirche ist die
Sorge um das ewige Seelenheil der Menschen. Der Staat hat die Herstellung und Wahrung des
irdischen Friedens zur Aufgabe, um dadurch auch zum Seelenheil seiner Birger beitragen zu kénnen.
Wiahrend im rémischen Osten die Rede von einer ,,Symphonie” von Staat und Kirche vorherrschte,
galt diese auch im Westen als einer Verbindung von Thron und Altar kaiserliche und pépstliche
Gewalt und der Loyalitét erster gegeniiber zweitere. In der gelasianischen ,,Zwei-Schwerter-Lehre*
wurde das Rangverhéltnis zwischen kaiserlicher und pépstlicher Macht geordnet. Die politische
Ordnung bedirfe nach dem Kirchenheiligen stets der geistigen und somit geistlichen Anleitung und
Begrenzung, um dem Anspruch des christlichen Glaubens zur Geltung zu verhelfen. Ein Staat, der das
geistige Wohl seiner Burger anstrebt und schitzt, werde selbst tendenziell immer mehr ein corpus
christianum.

Und was ist ein Staat oder ein Reich, dem es an Gerechtigkeit fehlt? Die berihmten und
immer aktuellen Worte Augustinus‘ in voller Lange: ,,Was anders sind also Reiche, wenn ihnen
Gerechtigkeit fehlt, als grofle Rauberbanden? Sind doch auch Rauberbanden nichts anders als kleine
Reiche. Auch da ist eine Schar von Menschen, die unter Befehl eines Anflihrers steht, sich durch
Verabredung zu einer Gemeinschaft zusammenschlieRt und nach fester Ubereinkunft die Beute teilt.
Wenn dies Uble Gebilde durch Zuzug verkommener Menschen so ins GroRRe wéchst, dass Ortschaften
besetzt, Niederlassungen gegrundet, Stadte erobert, Vélker unterworfen werden, nimmt es ohne
weiteres den Namen Reich an, den ihm offenkundig nicht etwas hingeschwundene Habgier, sondern
erlangte Straflosigkeit erwirbt. Treffend und wahrheitsgemall war darum die Antwort, die einst ein
aufgegriffener Seerduber Alexander dem GrofRen gab. Denn als der Kénig den Mann fragte, was ihm
einfalle, dass er das Meer unsicher mache, erwiderte er mit freimitigem Trotz: Und was féllt dir ein,
dass du das Erdreich unsicher machst? Freilich, weil ich’s mit einem kleinen Fahrzeug tue, heif3e ich

Réuber. Du tust es mit einer groRen Flotte und hei3t Imperator” (Civitas Dei).



Teil VIII: Der Kirchenlehrer Thomas von Aquin

Thomas von Aquin (1225-74) ist bekanntlich der Lehrer der Katholischen Kirche. In seinem
Denken kommen die platonisch-aristotelische Lehre vom Guten, das Naturrechtsdenken der rdmischen
Denker und die christliche Theozentrik zusammen. Die Idee eines metaphysischen Gemeinwohls, das
bonum commune, ist der Angelpunkt der thomistischen Ethik. Man kann im Folgenden die klassische
Lehre iber das Gemeinwohl nach Thomas von Aquin in drei Satzen zusammenfassen: 1) das bonum
commune ist identisch mit dem Ziel des menschlichen Handelns uberhaupt. 2) Das bonum commune
ist ,,allen gemeinsam* in dem Sinne, dass es, obwohl numerisch eins, von vielen geteilt wird, ohne
Zerteilung oder Verringerung. 3) Das bonum commune ist géttlicher, divinum als das bonum privatum,
das private Gute.

Wir erwdhnten die ,existentiellen Lebenszwecke® (inclinationes naturales, Thomas von
Aquin) als teleologische (=zielgerichtete) Prinzipien des Menschseins. Zur gedanklichen Vertiefung:
In ihren verschiedenen Tétigkeiten streben die Menschen viele Ziele an, doch alle missen auf eines
hingeordnet sein, und das ist das Gute, wie Aristoteles schreibt: ,,WWenn es nun ein Ziel des Handelns
gibt, das wir seiner selbst wegen wollen, und das andere um seinetwillen, und wenn wir nicht alles
wegen eines anderen uns zum Zwecke setzen — denn da ginge die Sache ins Unendliche fort, und das
menschliche Begehren ware leer und eitel —, so muss ein solches Ziel offenbar das Gute und das Beste
sein“ (Nikomachische Ethik). In der aristotelischen Tradition bedeutet also ,,gut“ zunachst nicht etwa
»moralisch richtig"”, wie es bei vielen neuzeitlichen Denkern der Fall ist, sondern ein erstrebenswertes
Ziel. Jedes natiirliche Ding hat eine Natur, ein Prinzip der Tatigkeit, die es auf sein Ziel hinfiihrt. Das
Ziel eines jeden Dinges ist es, das zu werden, was es sein soll, das zu erreichen, worauf es von der
Natur hingeordnet ist. So kann der hl. Thomas das Gute so definieren: ,,Das, was alle Dinge begehren,
insofern sie ihre VVollkommenheit begehren.” Die vernunftlosen Dinge folgen ihren Zielen unbewusst
(Steine fallen, Pflanzen wachsen, usw.), der Mensch aber muss seine natiirliche und Ubernatirliche
Bestimmung, sein Ziel selber erkennen und bewusst nach ihnen streben. Die Erkenntnis dieses Zieles
des menschlichen Lebens gehort der ,leitenden Wissenschaft“ an, ndmlich der Staatskunst: ,,.Denn
wenn dasselbe auch fir den Einzelnen und fir das Gemeinwesen das gleiche ist, so muss es doch
groler und vollkommener sein, das Wohl des Gemeinwesens zu begriinden und zu erhalten. Man darf
freilich schon sehr zufrieden sein, wenn man auch einem Menschen zum wahren Wohle verhilft, aber

schoner und géttlicher ist es doch, wenn dies bei einem Volke oder einem Staate geschieht.*

Der Staat und die Rangordnung der Liebe

Was bedeutet dies alles fiir den Staat bei Thomas? Den Staat selbst begriindete Thomas auf

das in der (guten) Schépfung auffindbare Naturrecht (lex naturalis). Ziel und Zweck des Staates ist das



Gemeinwohl, das den Sonderinteressen des Einzelnen tibergeordnet ist. Die Aufgabe des Staates ist es,
Frieden und Ordnung zu schaffen. Dem Tréager der politischen Gewalt obliegt es nicht nur, Ober
Klugheit zu verfuigen, sondern auch weise genug zu sein, um das Mal} des politischen Handelns im
letzten Grund des Seins, in Gott und seinen ewigen Gesetzen, zu suchen. Das menschliche Gesetz, die
lex humana, soll dem ewigen Gesetz (lex aeterna) und somit dem Naturrecht entsprechen.
Dementsprechend formuliert Thomas von Aquin: ,,Das Gesetz ist eine Verordnung der Vernunft, die
im Hinblick auf das Gemeinwohl von dem erlassen wird, der die Sorge fiur die Gemeinschaft tragt.* Es
soll hierbei auch nicht vergessen werden, was Thomas lehrt, dass das Gesetz eine erzieherische
Funktion hat, es sollte dabei zum tugendhaften Verhalten erziehen.

Von Platon ist uns uberliefert, dass die Gerechtigkeit ein schuldig sein ist. Schulden tun wir
Gott und den Nachsten die Liebe. Doch in der Liebe gibt es eine Rangordnung, daher Thomas auch
aus aktuellem Anlass, ndmlich der Invasion Europas durch hunderttausende Menschen: ,,Ich antworte,
der Mensch werde je nach den erhaltenen Wohltaten in verschiedener Weise gegeniiber den anderen
ein Schuldner und ebenso je nach dem Vorrange dieser anderen: Nach beiden Seiten steht Gott
zuvorderst an der Spitze; denn Er ist die hochste Vollendung und das erste Prinzip unseres Seins und
Thuns. In zweiter Linie kommen dann die Eltern und das Vaterland, von denen wir erzeugt und
genahrt sind worden. Also nach Gott ist der Mensch am meisten Schuldner den Eltern und dem
Vaterlande. Wie es somit zur Gottesverehrung gehort, an erster Stelle Gott einen Kult darzubringen;
Ihm Hingebung oder Pietét zu zollen, an zweiter Stelle die Eltern und das Vaterland zu ehren. In der
den Eltern erwiesenen Ehre ist nun eingeschlossen die den blutsverwandten gegeniiber; denn
blutsverwandt sind eben Personen deshalb, weil sie von den namlichen Eltern abstammen. Und in der
dem Vaterlande erwiesenen Hingebung ist eingeschlossen die allen Mitbiirgern gegentber und allen
Freunden des Vaterlandes. Auf diese Personen also erstreckt sich vor Allem die Hingebung. Im
Groleren ist das Geringere eingeschlossen. Im Kulte Gottes also liegt wie in der Wurzel begriindet die
den Eltern zu erweisende Ehrfurcht, so dass es bei Maleachi heifdt: ,\Wenn ich euer Vater, wo ist meine
Ehre?*“ (Summa theologica).

Thomas von Aquin zieht im Sinne von Platon und Aristoteles den organischen Vergleich zum
Staatsgebilde heran. Hierbei sieht er den Konig als Vertreter Gottes im Staat als Herz des Korpers,
dessen Glieder und Organe die Bevolkerung darstellen. Thre Erfullung findet jedes einzelne Glied in
der Tugendhaftigkeit. Dennoch sieht er das Priestertum Uber dem Koénigtum, der Papst als Oberhaupt
der katholischen Kirche steht also in Glaubens- und Sittenfragen Gber dem Konig. Fir den Staat
empfiehlt Thomas eine Mischverfassung als beste Regierungsform. Diesem soll ein Monarch
vorstehen, denn ein Alleinherrscher, der mit sich selbst eins ist, kann mehr Einheit bewirken als eine
aristokratische Elite. Immer ist dasjenige am besten, was der Natur entspricht und in der Natur haben

alle Dinge nur ein Hochstes, namlich Gott.



Teil 1X: Familie und Patriotismus

In den vorigen Beitragen hielten wir fest, dass der Mensch seiner Natur nach einem sozialen
Wesen ist. Ab seiner Geburt lebt der Mensch lange in einer Abhangigkeit von seinen Eltern. Er bedarf
der elterlichen Firsorge fir sein korperliches Wohlergehen sowie auch fir seine geistige Entfaltung.
Die Familie ist somit der nattrliche ,,Raum®, in dem wir Menschen unsere soziale Natur realisieren
und Sittlichkeit erlernen. Wenn der Mensch erwachsen wird, strebt er danach sich mit anderen zu
verbinden und selbst eine Familie zu griinden. Uber die Bande der Familie hinaus werden wir aus
verschiedenen Griinden und Motiven auch immer geneigt sein, Freundschaften einzugehen.

Nun ist die bedeutendste Einheit der Gesellschaft, ihre Keimzelle, eben die Familie. Oder in
den Worten von Papst Pius XII. ausgedrickt: ,,Die Familie ist heilig. Sie ist die Wiege nicht nur der
Kinder, sondern auch der Nationen. Mann und Frau sollen den kommenden Generationen die Fackel
des korperlichen und zugleich des geistigen, des sittlichen und christlichen Lebens weitergeben. So
will es Gott* (Rundfunkansprache Circondati dal concorso fedele). Schon Papst Leo XIII. betonte in
der Sozialenzyklika Rerum novarum die Wichtigkeit und insbesondre die Eigenstandigkeit der
Familie, auch gegeniiber dem Staat: ,,Sie ist &lter als jegliches andere Gemeinwesen, und deshalb

besitzt sie unabhangig vom Staate ihre innewohnenden Rechte und Pflichten.*

Die Bande der Familie und der Heimat

Eine christliche Solidaritat, Verantwortung und Treue gilt demnach in erster Linie unserer
Familie, jedoch auch den ndchstgrofieren sozialen Einheiten. Nach der GroRfamilie sind diese
insbesondere die Heimat und das Volk oder, wie man in anderen Sprachrdumen noch
selbstverstandlich sagen wirde: das Vaterland. Wir kdnnen sagen: Patriotismus als Liebe zur Heimat
ist wie die Familienloyalitat und diese ist sowohl natirlich als auch gut. Wird dieser Umstand nicht
durch das Doppelgebot der Liebe verblirgt, das besagt, dass wir Gott mit ganzem Gemilit, ganzer Seele
und Kraft, sowie unseren Né&chsten wie uns selbst lieben sollen? Waére ein ,,uns selbst” nicht die
gesunde Eigenliebe auch als Gemeinschaft der Familie und der Heimat? Thomas von Aquin war eben
der Auffassung, dass wir die Tugend der Hingabe und der Pietét unserer Familie und dem Vaterland
schuldig sind. Dabei sollte beachtet werden, dass Patriotismus eben nicht die Feindseligkeit oder
Verachtung anderer bedeutet, genauso wenig wie die Liebe zur eigenen Familie Feindseligkeit oder
Verachtung anderer Familien beinhaltet. Was ware nun eigentlich, wenn diese Neigung, Liebe oder
Loyalitét nicht mehr gegeben ist?

Trotz ihrer Natiirlichkeit gibt es die Mdglichkeit eines UbermaRes oder Mangels an Familien-
oder Vaterlandsliebe. Das UbermaR kann als Tribalismus oder Nationalismus bezeichnet werden. Man

denke etwa an eine Mafia, die Unmoral und Verbrechen im Interesse der Familie oder des Clans



erlaubt, oder man denke an einen Chauvinismus bzw. Imperialismus, der die eigene Nation fiir die
grofte der Welt halt und anderen Nationen seinen Willen aufzwingen will. Daneben gibt es heute aber
auch den Mangel an Heimat- und Vaterlandsliebe, der meist in Form einer so genannten
Bruderlichkeit mit allen Menschen auftritt. Menschen, die die Verbriderung mit allen Menschen
vertreten, wollen gerne ,,Weltburger” einer entwurzelten, ahistorischen ,,globalen Gesellschaft* sein.
Ihre Solidaritat gilt im Sinne eines Humanitarismus einer abstrakten Vorstellung von der Menschheit.
Sicherlich sind wir als Menschen alle ein Teil der Menschheitsfamilie. Problematisch und verderblich
kann diese Vorstellung jedoch werden, wenn man meint, dass der eigene Landsmann nicht in
starkerem Sinn ,Bruder” als der fernste Erdenbirger ist. Dies widersprdche dem Prinzip der
Subsidiaritat.

Uberhaupt gilt: ,,Deshalb wollen wir, solange wir noch Zeit haben, allen Menschen Gutes tun,
besonders aber denen, die mit uns im Glauben verbunden sind“ (Gal 6,9). Hat Jesus Christus jemals in
Frage gestellt, dass er dem Volk Israels angehort? Sicherlich galt sein hoher moralischer Anspruch
insbesondere der Solidaritat mit den materiell sowie geistig Armsten, doch war seine Liebe nie
unrealistisch und ist entsprechend als ein hoher Richtwert zu sehen. Fremd wéren ihm eine
»Fernstenliebe* sowie etwa auch ein emanzipatorischer Freiheitsbegriff gewesen, die jede realistische
Solidaritat, Subsidiaritdt sowie das Gemeinwohl untergraben. Ein solcher falscher, ,,negativer”
Freiheitsbegriff flhrt tatsdchlich in neue Abhéngigkeiten vom Staat und tberhaupt auch zu einer

Tyrannis.

Volker als Gedanken Gottes

Der dem protestantisch-pietistischen Dichter und Denker Johann Gottfried Herder (1744-
1803) zugeschriebene Satz ,,VVolker sind Gedanken Gottes” widerspricht keinesfalls katholischem
Selbstverstéandnis. Trotz eines christlichen Universalismus denkt der Katholik subsidiar. Der Mensch
tragt nach christlichem Verstandnis Verantwortung in letzter Instanz vor Gott, jedoch auch vor dem
Né&chsten, seiner Familie, der Gesellschaft und dem Volk, in dem er lebt — nicht jedoch gegentber
einer ldeologie oder gar Utopie. Die Kirche hat sich auch immer fir die Rechte der Volker und
Volksgruppen, an deren Teilhabe der Mensch seine ldentitat entwickelt, eingesetzt. Papst Johannes
Paul II. erklarte hierzu: ,,Das Recht auf die Existenz einer Nation, schlie3t fur jede Nation auch das
Recht auf die eigene Sprache und Kultur ein, durch die ein Volk sich ausdriickt und die das fordert,
was ich als die ihm eigene geistige Souveranitat bezeichnen mdchte. (...) Dazu gehdrt das Recht ihr
Leben nach den eigenen Uberlieferungen zu gestalten, ihre Zukunft aufzubauen und fir eine
angemessene Bildung ihrer jingeren Generation zu sorgen® (Botschaft an die UNO-Vollversammlung
1988). Prégnant hélt in diesem Sinne der Katechismus auch fest: ,,Die Heimatliebe und der Einsatz fiir
das Vaterland sind Dankespflichten und entsprechen der Ordnung der Liebe (amor et servitium patriae

ex officio oriuntur gratitudinis et ex ordine caritatis)” (Nr. 2239).



Teil X: Weitere Prinzipien

Bisher betrachteten wir folgende Prinzipien der Kkirchlichen Sozialverkiindigung: die
Personenwirde, die Solidaritat, die Subsidiaritit und das Gemeinwohl. Das Handeln nach Gottes
Willen, den dieser in seiner Offenbarung den Menschen kundtat, sowie auch das naturgemaRe Handeln
entsprechend des Naturrechts sollen dem Menschen Richtschnur fur sein soziales Handeln sein, — mit
dem Impetus: ,,Seid vollkommen wie euer himmlischer Vater vollkommen ist“ (Mt 5, 48). Ziel des
sozialen Handelns ist die Gerechtigkeit, die sich wiederum nur in einer Ordnung realisieren lasst. Eine
Ordnung im Sozialen wiederum kann es nur geben, wenn es das gibt, was wir Gemeinschaft nennen,
die sich etwa von einer losen Masse unterscheidet. Wie bisher erwahnt und bei Platon grundgelegt, ist
diese Gemeinschaft erst eine solche, wenn es eine Einheit gibt. Und als solche weist sie erst eine Uber-
und Unterordnung aus. Wir kennen dieses Phdnomen etwa von jeder Schulklasse, jedem Verein oder
Wirtschaftsbetrieb. Unterordnung wiederum erfordert eine Autoritét, die Macht besitzt und der die
Glieder der Gemeinschaft Gehorsam schulden. Eine geordnete Einheit, also die Ordnung und die
Autoritét sollen nach tradierter Soziallehre zu den Sozialprinzipien gezahlt werden.

Als Zeichen des christlichen Widerspruchs in Zeiten der Dominanz eines ideologischen
Egalitarismus sei auf die Bedeutung der Autoritat verwiesen. Autoritat bedeutet ,,Flihrungsmacht kraft
geistiger Gultigkeit” (Othmar Spann). Sie wirkt durch die Dignitat der Werte, die ein Autoritatstrager
verkorpert, ferner durch das Vorbild, die Dienstgesinnung, den persénlichen Einsatz sowie die
Opferbereitschaft. Autoritat ist fur die Erhaltung der Identitdt und die Entfaltung sozialer Gruppen
unentbehrlich — in den Worten von Papst Johanne XXIII.: ,,Die menschliche Gesellschaft kann weder
gut geordnet noch fruchtbar sein, wenn es in ihr niemand gibt, der mit rechtmaRiger Autoritat die
Ordnung aufrecht erhélt und mit der notwendigen Sorgfalt auf das allgemein Wohl bedacht ist*
(Pacem in Terris). Alle ideologischen Versuche, insbesondere jener der neomarxistischen 68er, die
LAutoritatsgladubigkeit” zu diskreditieren haben zu einer verheerenden Nivellierung gefihrt und
gezeigt, dass in keinem Bereich auf legitime Autoritat verzichten werden kann: ,,Alles Leben webt
sich in Hierarchien“ (Thomas von Aquin). Jede Autoritat, die den Willen hat, das Gemeinwohl zu
verwirklichen, leitet sich zuletzt vom Schépfer ab, woran der hl. Paulus erinnerte: ,,Denn es gibt keine
Gewalt, die nicht von Gott stammt* (Rém 13,1). Jeder rechten Autoritét ist die gebiihrende Ehre zu
erweisen.

Blicken wir bei unseren Uberlegungen iiber die hierarchische Ordnung der Dinge auf die
gottliche Schopfung als Darstellung und Mitteilung seiner eigenen Herrlichkeit und Grofze. Ob wir die
unvorstellbare Groflie des Universums betrachten, die groRe Vielfalt der Pflanzen und Tiere auf unserer
Erde, den Gesang der Nachtigall oder Gottes schonste Schopfung, die Frau, Gberall sind wir

eingeladen unsere Herzen fiir diese Herrlichkeit Gottes zu dffnen, die uns in Staunen versetzen kann.



Dieses Staunen ist bekanntlich, wie schon Sokrates sagte, der Anfang der Philosophie.
Bedauerlicherweise wird dieses Staunen insbesondere durch die simplen Erklarungsversuche der
Evolutionstheorie ausgetrieben, die aber letztlich nichts erklart. Darum gilt umso mehr: , Kehret um
und werdet wie die Kinder* (Mt 18, 3) — nicht infantil verstanden, sondern kindlich. Das Staunen uber
die Schopfung sollte den allméchtigen Schopfer als Quelle und Erhalter allen Seins erahnen lassen.
Der Schopfer als Grund aller Dinge, war fur Platon die metaphysische ,,Idee des Guten*, die auch erst
Quelle der Erkenntnis ist: ,,Also wird den Objekten der Erkenntnis vom Guten nicht nur die
Erkennbarkeit gegeben, sondern sie erhalten auch Existenz und Wesen von ihm. Was dem
Erkennbaren die Wahrheit mitteilt und dem Erkennen die Kraft zum Erkennen gibt, ist die Idee des

Guten” (Politeia).

Die Nachhaltigkeit

Wir kénnen thematisch anschlieBen und ein seit dem Ende des 20. Jahrhundert eingefiihrtes
Prinzip ansprechen: die Nachhaltigkeit. Diesem geht es um die Bewahrung der Schépfung und
bedeutet, dass wir mit den Gutern und Ressourcen der Erde so umgehen sollen, dass auch zukiinftige
Generationen noch eine ausreichende Lebensmdglichkeit gegeben sein soll. Wir reden (ber den
Umweltschutz und auch Uber die Entwicklungshilfe, die auch die oft zitierte Option fiir die Armen
beinhaltet und immer eine Hilfe zur Selbsthilfe sein sollte. Es sei erinnert, dass die Kirche sehr wohl
vor einer Vergotterung der Natur sowie auch vor einer Ubertriebenen Technikfeindlichkeit warnt.
Papst Franziskus widmete der Thematik Umwelt eine eigene Enzyklika. Uber die letzten Jahre hier auf
der Erde vor der Wiederkunft unseres Herrn Jesus Christus kindigten der Prophet Daniel und Jesus
selbst an: ,,Denn es wird alsdann eine schlimme Zeit der Drangsal eintreten, wie noch keine seit
Anfang der Welt bis jetzt dagewesen ist und wie auch keine wieder kommen wird“ (Mt 24, 21).

Im Lichte der Tradition der Kirche und angesichts apokalyptischer Szenarien sei an dieser
Stelle die erwahnte ideologische moderne Fortschrittsglaubigkeit angesprochen und die Frage gestellt:
Sind wir das Ergebnis einer rein immanenten Evolution? Papst Pius XII. verneinte in seiner Enzyklika
Humani generis diese Frage. Mit dem als Historismus bezeichneten Irrtum meint der Papst jenen, der
»hur auf das Geschehen im menschlichen Leben achtet und die Grundlage jeder Wahrheit und jedes
allgemein gultigen Gesetzes vernichtet, sowohl fur die Philosophie als auch fiur die christlichen
Grundsatze* (Humanis generis). Nun kennzeichnet das moderne Denken eben eine falsche
Fortschrittsgldubigkeit, wie sie der deutsche Philosoph Hegel in seiner Geschichtsphilosophie zum
Ausdruck brachte, die Karl Marx lbernahm: Die Menschheit soll notwendigerweise auf immer mehr
Fortschritt zusteuern. Allerdings ist ,,der Singular ,Fortschritt’ ein reiner Mythos, der geeignet ist, uns
alle zu benebeln* (Robert Spaemann). Was tun? Beten. Als Flrsprecher empfiehlt sich der heilige
Thomas Morus, seit dem Jahr 2000 Patron der Regierenden und Politiker. Fur die Unaufl6slichkeit der

Ehe und der Freiheit der Kirche seinem Gewissen verpflichtend erlitt Morus den Mértyrertod.



Teil XI: Das Recht als Grundlage des Staates

Schon Avristoteles hielt fest, dass es Gerechtigkeit sowohl auf einer individueller wie auch
sozialer Ebene gibt, die in Wechselbeziehung zueinanderstehen. Die Gerechtigkeit ist als groRe
Ordnerin der zwischenmenschlichen Beziehungen demnach auch immer als ,,rechtliche* zu verstehen,
sie ist namlich Recht. Was ist das Recht Gberhaupt? Unter Recht versteht man ein System von Regeln
mit allgemeinem Geltungsanspruch, das in einem Staat von gesetzgebenden Institutionen geschaffen
und nétigenfalls auch durchgesetzt wird. Dabei ordnet das Recht nicht nur nach bestimmten
Vorstellungen, sondern es hat auch immer erziehende Funktion. Nach antiker, insbesondere rémischer
sowie auch katholischer Auffassung kann ein friedvoller und gesicherter Raum nur entstehen, wo
Gesetz und Recht herrschen.

Uber Ursprung, Wesen und Bedeutung des Rechts hat die Rechtsphilosophie bereits in der
griechisch-romischen Antike zwei Grundschulen des Denkens entwickelt: 1) Die Naturrechtslehre
(Platon, Aristoteles, Cicero) und 2) den Rechtspositivismus (Sophisten). Diese zwei Richtungen
bestehen im Grunde bis heute. Die Naturrechtslehre sieht das Recht mit der Ethik innerlich verbunden
und stellt dem ,,positiven”, vom Menschen gemachten Gesetz ein ewig giiltiges Recht entgegen, das
nicht durch staatliche Gesetzgebung geéndert werden kann. Auch weist die Soziallehre die auf den
Sophismus zuriickgehende Vertragstheorie zuriick, wonach Sozialethik und auch Staatsgriindungen
auf Konventionen und einer hypothetischen Vereinbarung von Individuen zuriickgehen sollen.

Sollte ein Gesetz nicht immer moglichst gerecht sein? Ja, das Gesetz sollte eben Recht sein
(Hegel). Immer fragt der Mensch auch nach der Richtigkeit und Gerechtigkeit von Regeln oder
Normen. Und erst wenn hinter einer Idee von Recht das Gewissen steht und die Tugend, die fordert,
jedem das Seine (Platon) zu geben, kann das menschliche und gesellschaftliche Leben gelingen. Das
Wesen des Rechts ist in der Ordnung der zwischenmenschlichen Beziehungen zu sehen, insoweit sie
im Einklang mit den ,,existenziellen Zwecken* des Menschen stehen. Somit ist das Recht auch sittlich
begriindet: Recht geht vor Macht — es sollte Macht zum Zwecke der Rechtssicherheit legitimieren. Das
Recht besagt damit auch, wofur Menschen in ihrem Handeln allein zustandig sind und wofir nicht,
und ist somit ein hohes Gut sowie Ausdruck von Kultur. Nach dem griechischen Dichter Hesiod (um
700 vor Chr.) ist das Recht sogar das hochste der Giiter. Fur einen Christen ist bei Gott und im

Naturrecht die letzte Begriindung des Rechtes zu finden.

Grundlage von Staat und Demokratie

Der Rechtsphilosoph und ehemalige Richter des deutschen Bundesverfassungsgerichts Ernst-
Wolfgang Bdckenforde formulierte in der jingeren Vergangenheit im sogenannten Bockenforde-

Diktum pragnant folgende Einsicht: ,,Der freiheitliche, sakularisierte Staat lebt von Voraussetzungen,



die er selbst nicht garantieren kann.”“ Diese Voraussetzungen kann er selbst nicht hervorbringen, er
héngt jedoch von ihrem Vorhandensein ab. So kann der freiheitliche Staat etwa tugendhaftes oder
demokratisches Verhalten nicht vorschreiben oder mit Zwang durchsetzen.

Gegen das Selbstverstdndnis des sdkularen Staates sei an dieser Stelle ein ,héretischer”
Einwurf erhoben: Gibt es diesen sékularen und weltanschaulich neutralen Staat Uberhaupt, wie ihn
sich manche Denker gerne vorstellen, wiinschen und mitunter vehement einfordern? Jedem staatlichen
und politischen Handeln liegen unweigerlich Wertentscheidungen zu Grunde und diese umfassen
immer eine geistig-religiose Dimension mit jeweiligen Menschen- und Gottesbildern. Liegt es nicht
am betreffenden Staat, ob er sich fur oder gegen bestimmte Werte ausspricht oder sich fiur die

Forderung und die Unterstiitzung bestimmter wertstiftender Institutionen einsetzt?

Die Menschenwiirde und das Christkénigtum

Formell verbirgen die heutigen Verfassungen die Achtung vor der Wirde des Menschen,
wenn man etwa an Artikel 1 des deutschen Grundgesetzes denkt: ,,Die Wirde des Menschen ist
unantastbar.” Sie gilt nicht nur als unantastbar, sondern auch als unverzichtbar. Doch mit welcher
Begrindung? Wie kann der heutige Staat die Achtung vor der Menschwirde Uberhaupt noch
behaupten, wenn man beispielsweise an Manipulationen der Menschen durch die Medien denkt? Wie
sollten auch die Menschenrechte (als Abwehr- und nicht Anspruchsrechte) begriindet werden kénnen,
wenn sie durch Abtreibung und Euthanasie in Frage gestellt werden? Allein aus Griinden der profanen
Vernunft kénnen sie nicht einsichtig gemacht werden. Die Menschenwirde erschliefit sich erst aus
naturrechtlichen bzw. religiésen Anschauungen — eben aus einem bestimmten Menschen- und
Gottesbild. Nach biblischem Verstandnis wurzelt sie in der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen. Dementsprechend beginnt auch das deutsche Grundgesetz mit den Worten: ,In der
Verantwortung vor Gott“. Die Verfassung der Schweizer Eidgenossenschaft beginnt folgendermalien:
,.Im Namen Gottes des Allméachtigen! Das Schweizer Volk und die Kantone, in der Verantwortung
gegentber der Schopfung ....“. Die griechische und die irischen Verfassungen berufen sich direkt auf
die Heilige Dreifaltigkeit.

Die Menschenwirde erschlielt sich aus der Anerkennung der Wirde eines hdochsten
Repréasentanten, einem Konig, ndmlich Jesus Christus. Dieser ist eben auch Quelle jeglichen Rechts
und jeglicher gerechten Ordnung, die diesen Namen verdienen. Papst Pius XI. hierzu: ,,Da diese
Ordnung, wenn man sie im Lichte der Vernunft und vor allem des christlichen Glaubens betrachtet,
keinen anderen Ursprung haben kann als einen personlichen Gott, unseren Schopfer, so ergibt sich
daraus: Die Wirde des Menschen besteht in der Gottebenbildlichkeit, die Wirde des Staates in der
sittlichen, von Gott gewollten Gemeinschaft, die Wirde der politischen Autoritét in der Teilnahme an

der Autoritat Gottes” (Rundfunkbotschaft (iber Demokratie und Weltfrieden 1925).



Teil XI1: Ein Leben gemaR der Tugend

Thomas von Aquin betonte, dass eine Tugend immer sozial ist. Sie ist immer auf Gott, unsere
Mitmenschen und somit das Gemeinwohl ausgerichtet. Deshalb wollen wir sie eigens in diesem
Beitrag betrachten. Die Tugend ist tatsdchlich ein Kernbestand katholischer Lehre, denn es sei daran
erinnert: ,,Denn wir alle missen vor dem Richterstuhl Christi offenbar werden, damit jeder seinen
Lohn empfangt fir das Gute oder Bose, das er im irdischen Leben getan hat* (2 Kor 5,10). In der
Heiligen Schrift finden sich mehrere Tugendkataloge wie auch Lasterkataloge: ,,Was immer wahrhaft,
edel, recht, was lauter, liebenswert, ansprechend ist, was Tugend heif8t und lobenswert, darauf seid
bedacht* (Phil 4,8). Fir Augustinus ist die Tugend nichts anderes als die hochste Liebe zu Gott. Mit
Thomas kénnen wir die Tugend folgendermalRen bestimmen: ,,Tugend ist das, was den Menschen gut
macht®, auf Latein: ,,Virtus est quae bonum facit habentem*“ (Summa theologica). Und wer meint, die
Tugenden seien heute kein Thema mehr, dem sei eine rezente Verdffentlichung zur Lektire
empfohlen, dessen Titel eine gute Definition fur Tugend ist: Die lassige Kunst des Anstands (2018)
von Alexander von Schoénburg.

Was ist die Tugend? Kurz gesagt: eine gute Charaktereigenschaft. In den Worten von Joseph
Pieper, der meisterhaft die Tugendlehre etwa in seinem Werk Das Viergespann im Sinne von Thomas
auslegte: ,,Tugend ist nicht die gezdhmte Ordentlichkeit und Bravheit des Spiel3biirgers, sondern:
Erhéhung der menschlichen Person. Tugend ist die ,ultimative Verwirklichung* des Menschen, das
AuRerste dessen, was der Mensch sein kann, sie ist die Erfullung menschlichen Seinkénnens. Tugend
ist die Vollendung des Menschen zu einem Tun, durch das er seine Glickseligkeit verwirklicht.
Tugend bedeutet die Unbeirrbarkeit der Richtung des Menschen auf die wahrhafte Verwirklichung

seines Wesens, das ist: auf das Gute.*

Die Tugend bei den alten Griechen

Die alten Griechen verstanden die Tugend zunéchst und generell als Tiichtigkeit. Dies ist auch
die urspriingliche Bedeutung des deutschen Wortes Tugend, namlich: Tauglichkeit. Die areté war die
Tauglichkeit im weitesten Sinne des Wortes. So wiirde man etwa von der Tauglichkeit in Bezug auf
ein gutes Messer oder einen guten Sportler sprechen. Die areté des Menschen ist als ein Gutsein zu
Uibersetzen — ein Gutsein im Tun. Laut Aristoteles ist die Tugend die Mitte zwischen den beiden
falschen Weisen, die durch Unzul&nglichkeit und UbermaR charakterisiert sind. Nehmen wir
beispielsweise die Tapferkeit. Zu viel Tapferkeit ist Ubermut und Leichtsinn, zu wenig Mut ist
Feigheit. Nur wenn man das rechte MaR findet, ist Tapferkeit eine Tugend. Genauso ist es bei der

Liebe. Liebt man z.B. ein Kind tberschwanglich und zeigen wir ihm keine klaren Grenzen, verwhnen



wir es. Geben wir zu wenig Liebe, indem wir zu streng sind, verunsichern wir das Kind und es wird
nicht selbstbewusst werden.

Das tugendhafte Leben setzt das Wissen um das wahrhafte Menschsein voraus, so lehrte schon
Sokrates, damit die Tugend sich in unsere Seele einpragen kann: Die Tugend ist lern- und lehrbar,
wahrend sie auch immer eine fur das Gute in Dienst genommene Leidenschaft ist. Die Tugend ist auch
eine Gewohnheit, ein habitus aquisitus, weshalb die Antwort auf die Frage, wie Tugend erworben
wird, nach Thomas folgendermaRen lautet: Tugend wird erworben durch die haufige Ubung des der
Tugend entsprechenden Aktes. Im Endzweck muss die Tugend zu einer bestandigen Haltung werden,
damit sie das wird, was wir heute Charakter nennen. Mit den Worten Platons sei daher daran erinnert:
»Wenn ich einen Mann (ber die Tugend reden hore, der in Wahrheit ein Mann ist und der Worte wert,
die er spricht, da ich sehen kann, dass beide, der Redende und seine Rede, einander angemessen sind
und zusammenstimmen. (...) Er lebt in Wahrheit, in seinem eigenen Leben gestimmt zum Einklang in
Worten und Taten. Ein solcher Mensch bereitet mir Freude* (Laches).

Im Dialog Symposion gliederte Platon die Tugenden ohne weitere Begrindung in vier
Haupttugenden, die spéter als die vier Kardinaltugenden bekannt werden sollten: Klugheit (prudentia),
Tapferkeit (fortitudo), Mé&Rigung (temperantia) und Gerechtigkeit (iustitia). Das Wort ,,Kardinal“
entstammt dem Wort cardo und bedeutet: Turangel — jene, an der unser gegliicktes und glickliches
Leben hédngt. Das Christentum, insbesondere im Mittelalter, ergénzte dieses uberlieferte
Tugendsystem mit Tugenden wie Demut, Frémmigkeit, Nachstenliebe, Hingabe, Wahrhaftigkeit und
Treue — die Tugenden des Ritters und der Dame. Die drei géttlichen Tugenden sind bekanntlich

Glaube, Hoffnung und Liebe.

Die Tugend: Ein ,,s0 soll es sein*

Zusammenfassend in den Worten von Friedrich Nietzsche: ,,Denn rede man von welcher
Tugend man wolle, von der Gerechtigkeit, Gromut, Tapferkeit, von der Weisheit und dem Mitleid
des Menschen. Uberall ist er, der Mensch, dadurch tugendhaft, dass er sich gegen jene blinde Macht
der Facta, gegen die Tyrannei des Wirklichen emp6rt und sich Gesetzen unterwirft, die nicht Gesetze
jener Geschichtsfluktuationen sind. Er schwimmt immer gegen die geschichtlichen Wellen, sei es,
dass er seine Leidenschaften als die nachste dumme Tatsdchlichkeit seiner Existenz bek&mpft oder
dass er sich zur Ehrlichkeit verpflichtet, wahrend die Liige rings um ihn herum ihre glitzernden Netze
spinnt. Glicklicherweise bewahrt die Geschichte aber auch das Gedachtnis an die groRen Kéampfer
gegen die Geschichte, d.h. gegen die blinde Macht der Wirklichkeiten und stellt sich dadurch selbst an
den Pranger, dass sie jene gerade als die eigentlichen historischen Naturen heraushebt, die sich um das
,S0 ist es’ wenig kimmern, um vielmehr mit heiterem Stolze ein ,So soll es sein’ zu folgen“

(UnzeitgemaRe Betrachtungen).



Teil X111 — Bedeutende Sozialethiker

In den vorangegangenen Beitrdgen wurden zahlreiche Verkinder der katholische oder auch
christlichen Soziallehre genannt, von Moses lber Thomas von Aquin und Papst Leo XIlII. bis zu
Johannes Messner und Papst emeritus Benedikt XVI. Neben diesen seien fir den deutschen
Sprachraum an Oswald von Nell-Breuning SJ (1890-1991) erinnert, sowie insbesondere Joseph
Kardinal Hoffner (Deutschland, 1906-1987) und Fridolin Arthur Utz (Schweiz, 1908-2001). Joseph
Hoffner etwa verdffentlichte ein Standardwerk zur Soziallehre mit dem Titel Die christliche
Gesellschaftslehre. Unter den bedeutenden lebenden Professoren sind Prof. Anton Rauscher SJ, Prof.
Rudolf Weiler (Wien) und Prof. P. Wolfgang Ockenfels (Bonn) hervorzuheben. Exemplarisch seien
im Folgenden ein Sozialethiker und ein Papst mitsamt kleinen Auszligen aus deren Gedankenwerk

vorgestellt.

Der Priestergelehrte Johannes Messner

Johannes Messner (1891-1984) war ein Osterreichischer Priestergelehrter, dessen Hauptwerke
Das Naturrecht und die Kulturethik sind. Fir Messner ist das Naturrecht fir die Beantwortung der
Fragen von Sittlichkeit und des Rechtsethos, von dem der Staat zehrt, von hoher Relevanz, denn es
erinnert an die objektive Verniinftigkeit der Frage nach dem guten Leben, somit der Tugend und der
Ermoglichung einer Kultur des Lebens. Das Naturrecht fasst Messner mit einem Wort zusammen:
Existenzordnung, und definiert es auch genauer als ,,Ordnung der in der menschlichen Natur mit ihren
Eigenverantwortlichkeiten begriindeten einzelmenschlichen und gesellschaftlichen
Eigenzustandlichkeiten“ (Naturrecht).

Messner erinnert, dass es neben der Erkenntnis der Sittlichkeit, des vom sittlichen
Rechtsgewissen Geforderte, auch jener von Sachwirklichkeiten, der Natur der Sache, bedarf. Die
Erkenntnis letzter kann durchaus schwierig sein: ,,Bei der Verschlungenheit aller gesellschaftlichen,
politischen, wirtschaftlichen und sozialen Wechselbeziehungen ist die Ergriindung der Natur der
Sache nicht einfach. ... Ein Grund dafur ist die Tatsache, dass neben sachlichen Erwdgungen und
Argumenten immer auch solche machtpolitische Art treten* (alle: Das Naturrecht). Die Erkenntnis des
Sittlichen lernt der Mensch fir Messner nicht als abstrakte Formeln, sondern er erlernt sie durch
Erfahrung, insbesondere in der Familie. Das gelungene Familienleben ist daher ein unentbehrlicher
Erfahrungsraum fur die sittliche Entwicklung des Menschen.

Zentral stehen im Denken Messners die ,existentiellen Lebenszwecke* (Thomas von Aquin:
inclinationes naturales). Letztendlich im Ruckgriff auf Platon geht Messner von einer teleologischen
(=zielgerichteten) Grundbewandtnis des Menschen aus. Der Mensch ist ein leibliches und geistiges

Bedurfniswesen, das auf bestimmte (sinnvolle) Ziele oder Zwecke hin geordnet ist. Diese Zwecke


https://de.wikipedia.org/wiki/1906
https://de.wikipedia.org/wiki/1987
https://de.wikipedia.org/wiki/1908
https://de.wikipedia.org/wiki/2001

ergeben sich aus der biologischen Organisation des Leibes, sowie auch aus seiner weltoffenen
Kulturalitdt. Messner definierte diese Ziele folgendermaRen: die Selbsterhaltung, die
Selbstvervollkommung, die Ausweitung der Erfahrung, die Fortpflanzung, die Anteilnahme am
gesellschaftlichen Wohl sowie die Kenntnis und Verehrung Gottes. Letzteres Ziel, die Verehrung
Gottes, war Messners Lebensaufgabe, ndmlich zu helfen als Mensch und Asket durch

wissenschaftliches Arbeiten das Reich Gottes aufzubauen.

Papst Benedikt XVI.

Zu Recht kann Papst Benedikt XVI. emeritus auch als ein Papst der Sozialverkindigung
gesehen werden. Der Papst stellte Uber das richtige Verstandnis von Politik, deren Inhalt mehr
umfassen sollte als die Macht oder den Erfolg, klar: ,,Gerechtigkeit ist Ziel und MaR aller Politik. Die
Politik ist mehr als Technik der Gestaltung 6ffentlicher Ordnungen. Ihr Ursprung und Ziel ist eben die
Gerechtigkeit, und die ist ethischer Natur. So steht der Staat praktisch unweisbar immer vor der Frage:
Wie ist Gerechtigkeit hier und jetzt zu verwirklichen?* (Deus caritas est) In der Tradition des
Kirchenvaters Augustinus stehend erinnerte der Papst auch: ,,Was anders sind also Reiche, wenn ihnen
Gerechtigkeit fehlt, als groRe Réuberbanden?“ Dieses Grundverstandnis und somit ein Pladoyer fir
das Naturrecht brachte der Papst in einer beriihmt gewordenen Rede im Deutschen Bundestag am 22.
September 2011 zum Ausdruck. In dieser erinnerte der Pontifex u.a. an die berechtige Forderung einer
okologischen Bewegung, mahnte jedoch auch eine Besinnung auf eine ,,Okologie des Menschen* ein:
Der Mensch ist nicht sich ,,selbst machende Freiheit”, er ist Geist und Wille sowie auch Vernunft und
Natur. Hierfir bedarf es der Erinnerung (fur die Begriindung einer Rechtsordnung) an das ,,kulturelle
Gedachtnis*“ Europas, das ,aus der Begegnung zwischen dem Gottesglauben Israels, der
philosophischen Vernunft der Griechen und dem Rechtsdenken Roms entstanden ist”. Daneben bedarf
es stets, wie Konig Salomon sagte, eines weisen und ,,horenden Herzens* (1 Kén 3,9).

Neben der Betonung der Begriffe der Liebe und der Wahrheit in Zeiten einer ,,Diktatur des
Relativismus*, hob Benedikt in seinem Pontifikat auch die Hoffnung hervor. Die christliche Hoffnung
sei jedoch von einer sdkularisierten zu unterscheiden. Letztere erhofft sich Erlésung ,,von dem neu
erfundenen Zusammenhang von Wissenschaft und Praxis* (Spe Salvi). An die Stelle der christlichen
Hoffnung sei der ,,Glaube an den Fortschritt” getreten. Ist die christliche Hoffnung nicht, wie Karl
Marx behauptete, die Vertrostung auf das Jenseits? Mitnichten, so der Papst. Die christliche Hoffnung
ermutigt den Menschen sich aktiv an der Gestaltung der Gesellschaft zu beteiligen. Und dies tut sie

nicht zuletzt deshalb, weil sie auf das Jenseits und ein Gericht ausrichtet.



Teil XIV - Christliche Werte und die Dreifaltigkeit

Manche Politiker sprechen gerne von ,,christlichen Werten“. Was sind eigentlich christliche
Werte? Der Grundgedanke der Sozialverkiindigung der Kirche ist die Gerechtigkeit und dieser ist als
Heilsbegriff ein Ausdruck fir Gottes erlosendes Heilshandeln und seine rettende Heilsmacht.
Gerechtigkeit ist immer auch eine Tugend und fiihrt den Menschen zu Gott, der Quelle seiner
Heiligkeit und sowie zu seinem Lebensgliick. Die Tugend der Pietat (Ehrerbietung) ist die Tugend, die
wir Gott schulden. Wir kdnnen festhalten, dass die Tugenden christliche Werte sind.

Gott hat als Schopfer eine Schopfungsordnung eingerichtet und der Mensch ist berufen diese
zu achten und im Vertrauen auf das géttliche Erbarmen entsprechend dieser Ordnung Gerechtigkeit zu
verwirklichen. Als Ausdruck der kosmischen Schopfungsordnung ist die Gerechtigkeit die grofe
Ordnerin des menschlichen Zusammenlebens. Dementsprechend konnen wir (ber das richtige
Verstandnis von Politik mit Papst Benedikt XVI. sagen: ,,Gerechtigkeit ist das Ziel und Mal3 der
Politik (Deus caritas est). Alle politischen Krafte und Kopfe ringen um sie und haben
unterschiedliche Auffassungen derselben. Wenn von der Gerechtigkeit und auch von christlichen
Werten die Rede ist, dann implizieren diese ein bestimmtes Bild vom Menschen. Die katholische
Soziallehre ist somit ein ,,integraler Bestandteil der Lehre vom Menschen (Papst Johannes XXIII. in

Mater et Magistra).

Die Sozialprinzipien im Uberblick

Die Kirche lehrt also folgende ,,Werte* bzw. Prinzipien fiir ein geordnetes Zusammenleben, die
zusammenfassend nochmals dargelegt werden:

¢ Die Menschenwiirde: Das Christentum lehrt, dass der Mensch eine Wiirde hat, die es zu achten und
zu bewabhren gilt, weil er nach Gottes Ebenbild geschaffen ist. Entsprechend dieser sind Menschen
vor Gott, jedoch nicht untereinander gleich. Seine Wirde verwirklicht der Mensch durch die
verantwortliche Entfaltung der Personlichkeit, d.h. durch die Ausubung seiner Pflichten und der
Wahrung seiner Rechte — insbesondere durch das Streben auf sinnvolle Lebensziele.

¢ Die Solidaritat: Der Mensch ist ein soziales Wesen und als solches um seiner selbst und der
Entfaltung seiner Personlichkeit willen auf andere angewiesen, er lebt nie vollig autonom. Aus dem
Gebot der Néachstenliebe entspringen die Achtung vor und Sorge fur den Anderen, insbesondere
den Armen und auch die Schépfung.

e Die Subsidiaritat besagt, dass kleine gesellschaftliche Einheiten entsprechend einer geordneten
Vielgliedrigkeit (etwa die Familie oder in Zeiten der Globalisierung der Nationalstaat) ihr Leben
selbststandig regeln sollen und nur bei Bedarf von einer (bergeordneten Einheit subsidiar, d.h.

helfend, unterstitzt werden sollen.



e Das Gemeinwohl definierten wir als ,allseitige Verwirklichung der Gerechtigkeit”. Es kann auch
als das ,,Gesamtziel einer Gemeinschaft* bezeichnet werden: Es umfasst alle gegenwaértigen und
zukiinftigen materiellen, kulturellen, politischen und auch geistig-religiosen Einzelziele, die in
rechter Ordnung aufeinander bezogen werden sollen. Als Grundprinzip gilt dabei: Gemeinwohl
geht vor Einzelwohl bei Achtung des Einzelwohls. Das Gemeinwohl ist mehr als die Summe der
einzelnen Teilziele und setzt tberhaupt die Existenz von Gemeinschaft voraus.

Welche konkreten christlichen Prinzipien gibt es noch? Als lehramtliche Richtschnur rief
Kardinal Ratzinger in seiner Funktion als Préfekt der Glaubenskongregation im Jahr 2002 in seiner
von Papst Johannes Paul Il. approbierten LehrmaRigen Note zu einigen Fragen uber den Einsatz und
das Verhalten der Katholiken im politischen Leben jene konkreten relevanten Themen und somit
»christliche Werte* in Erinnerung. Falsch verstandener Pluralismus, Toleranz und Laizitat fihrte zur
Auflosung der Vernunft und der Prinzipien des natlrlichen Sittengesetzes, so der spétere Papst. Die
Glaubigen seien aufgerufen, ,,nach treuer Erflllung ihrer irdischen Pflichten zu streben*, und ihr
Leben im ,,Geist des Evangeliums® mit den religidsen Werten zu verbinden. Die ,,grundlegende und
unaufhebbaren ethischen Forderungen® betreffen:

- Kampf gegen Abtreibung und Euthanasie: Die Rechte des ungeborenen Kindes und des kranken
Menschen sind zu achten und zu verteidigen;

- Schutz und Forderung der Familie, die auf der monogamen Ehe zwischen Personen verschiedenen
Geschlechts griindet;

- Schutz der Minderjéhrigen vor Friihsexualisierung und Genderismus.

Die Dreifaltigkeit — die Gemeinschaft der drei Personen

Zwei Aspekte seien hervorgehoben: Zum einen die Worte des Propheten Jesaja: ,,Das Werk
der Gerechtigkeit wird der Friede sein, der Ertrag der Gerechtigkeit sind Ruhe und Sicherheit fiir
immer* (Jes 32,17, opus iustitiae pax). Und zweitens: Wir glauben: ,,Gott ist Liebe* (1 Joh 4,8), und
dass Er als hdchste Autoritdt und ,,Geheimnis personaler Liebesgemeinschaft* dreifaltig ist. Diese
gottliche Liebesgemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist als Abbild auf Erden zu
verwirklichen, ist die Aufgabe des Menschen. Sie besteht nach den Worten Platons darin, ,,seinen
Blick auf eine Welt zu richten, worin ewige Ordnung und Unwandelbarkeit herrscht, worin die Wesen
weder Unrecht tun noch voneinander leiden, und worin alles nach einer himmlischen Ordnung und
VernunftgemaRheit geht und er dann diese Welt nachahmt und so viel als méglich davon in seinem

Leben als ein Abbild darstellt* (Politeia).



Teil XV: Ein katholischer Staat?

Alle bisherigen Darlegungen uber die katholische Sozialverkindigung flihren uns zur Frage
nach einem christlichen bzw. katholischen Staat. In diesem Beitrag wollen wir daher ihre oft
,verdrangte* Staatslehre der Kirche betrachten. Thomas von Aquin oder auch Papst Paul VI. sprachen
von der sozialen Liebe als umfassendem Prinzip und primdrem Grundwert flr Staat und Gesellschaft.
Papst Pius XI. hielt konkret Gber das Konigtum Christi fest: ,,Christi Kénigswiirde verlangt, dass das
gesamte Staatswesen nach den goéttlichen Geboten und den christlichen Grundsétzen geordnet und
eingerichtet werde: so in der Gesetzgebung, so in der Rechtsprechung, und so auch in der

Heranbildung der Jugend“ (Enzyklika Quas Primas).

Die Staatslehre der Kirche

Die Kirche lehrt, dass der Staat als ,,organisierte Gesellschaft“ (Messner) eine Notwendigkeit
ist, die sich aus dem Siindenfall ergibt. Nach dem Slindenfall bedarf der Mensch einer Institution, die
auch mit Zwangsmalinahmen das Gemeinwohl verwirklicht. Auch begriindet sich der subsididre
geordnete Staat, der idealerweise von (berschaubarer GroRe sein sollte, aus der Sozialnatur des
Menschen. Ein Staat sollte sich durch Autarkie (Selbstgeniigsamkeit) auszeichnen, d.h. er sollte
wirtschaftlich selbststdndig sein und sich selbst verteidigen kénnen. Nach Messner ist er auch selbst
Teil der sittlichen Werte und sittlichen Ordnung. Wir stellten aus christlicher Sicht fest, dass ein Staat
von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann. Jeder Staat betreibt immer eine
»Wertepolitik” — eine christliche oder eine anti-christliche. Aus christlicher Sicht steht und féllt der
Staat mit den ,,Gottesrechten* (Johannes Paul I1.), die in ihm wirksam werden. Wie der Mensch ist der
Staat als Ganzes dazu berufen Gott, den hochsten Kdnig, zu ehren.

Nun gibt es jene Prinzipien des heutigen ,,modernen* Staates mit seinem Institutionengeflecht
und seiner Gewaltenteilung wie etwa Menschenrechte, Demokratie, Religionsfreiheit, (angeblicher)
Medienfreiheit, Toleranz oder die ,,Nicht-Diskriminierung* — wer ware (scheinbar) nicht daftir? Doch
kann ,,Freiheit“ und ,,Gleichheit*, die die genannten Prinzipien garantieren sollen, ohne Wurzelgrund
und im Hinblick auf die existentiellen Lebenszwecke und der wahrhaften Entfaltung des Menschen
ausreichen? Die Freiheit des Einzelnen kann es nicht ohne Wahrheit geben und den Staat nicht ohne
Gerechtigkeit, sei diese individuell oder eben entsprechend des Gemeinwohles sozial. Ein Staat, der
sich zunehmend von der Wahrheit entkoppelt, entwickelt sich zu einer Diktatur und schafft auch jede
Wabhrheit ab, woran etwa die Schriftsteller Dostojewski (in seinem Werk Der GrofRinquisitor; ,,Ohne
Gott ist alles erlaubt™) oder George Orwell (in seinem Roman 1984, in dem die Zukunftsversion eines

totalitdren Staates beschrieben wird) warnten.



Zweck des Staates ist nach dem Naturrecht das gute Leben, materiell und auch geistig. Zum
Gemeinwohl kann daher eben nicht gehéren, was der menschlichen Wesensnatur und seinem ewigen
Seelenheil abtréglich ist, weshalb der Staat das fordern soll, was dem Seelenheil der Menschen
forderlich ist (wie z.B. die Achtung der wahren Religion oder eines wirdigen Schulunterrichts) und
das verbieten, was ihm abtraglich ist (z.B. Mord/Abtreibung, Blasphemie oder eine ,,Homo-
Propaganda“). Die Frage nach dem objektiv guten Leben und somit der Religion (als Quelle des guten
Lebens) ist eine Rickfrage an das Selbstverstandnis eines Staates. Tatsachlich gab und gibt es in
Europa sowie weltweit verschiedene Staatsmodelle und somit entsprechende Regelungsmodelle des
Verhéltnisses von Staat und Religion, die nicht zuletzt die Machtverhaltnisse widerspiegel(te)n. Diese
Modelle finden ihren Ausdruck wiederum in Verfassungen, die in Europa mehrheitlich Gottesbeziige

enthalten!

Die Beziehung von Staat und Kirche

Und in welcher Beziehung stehen Staat und Kirche zueinander — oder sollten sie? Im ersten
Beitrag wurde der Gedanke vorgestellt, dass Koérper und Seele eine Analogie zu Staat und Kirche sind.
Die Kirche unterscheidet eben diese zwei ,,Gewalten“: die Kirche, die fur die Religion zusténdig ist
und den Staat, der fiir das Weltliche zusténdig ist. Sowenig wie die Seele ohne Leib bestehen kann,
kann der Mensch ohne Seele (sinnvoll) leben. Die Kirche hat dem ewigen Seelenheil der Menschen,
der Staat dem Gemeinwohl zu dienen — und beide sollen Christus dienen. Beide sollten dabei
mdglichst in Eintracht zum Wohle des Menschen gemeinsam wirken, was sie in einigen Staaten zum
Teil auch tun. Der Katholik unterscheidet (im Unterschied zum Islam) eine geistliche von einer
weltlichen Sphére, doch weil er, dass beide nicht getrennt voneinander existieren! Staat und Kirche
haben es beide mit dem gleichen Menschen zu tun — und dieser besteht eben aus Leib und Seele. Dem
héretischen laizistischen Prinzip, das die Trennung nicht nur der Kirche vom Staat, sondern auch der
Religion von der Politik fordert, kann der Katholik daher nie beipflichten. Vertragsrechtlich hat die
Kirche ihre Beziehung zum Staat seit dem Mittelalter meist in den Konkordaten geregelt — zum Wohle
aller.

Welche Aufgabe hatte nun genau die Kirche gegeniiber dem Staat und der Gesellschaft? Zu
ihrem unab&nderlichen Auftrag gehort, Verkiinderin und Huterin sittlicher Ordnung zu sein. Papst
Pius XII. erklérte entsprechend: ,,Zum unanfechtbaren Geltungsbereich der Kirche gehdrt es, in
denjenigen Belangen des sozialen Lebens, die an das Gebiet der Sittlichkeit heranreichen oder es
schon beriihren, dartiber zu befinden, ob die Grundlagen der jeweiligen gesellschaftlichen Ordnung
mit der ewigen, gultigen Ordnung Ubereinstimmen, die Gott, der Schépfer und Erldser, durch

Naturrecht und Offenbarung kundgetan hat* (Pfingstbotschaft 1941).



Teil XVI: Das Kreuz mit dem Kreuz

Ein neuralgischer Punkt an dem sich wie durch ein Brennglas die weltanschauliche Frage nach
dem Selbstverstandnis von Gesellschaft, Staat und somit seiner Identitat widerspiegelt, ist die Frage
nach der Prasenz von Kreuzen oder Kruzifixen in 6ffentlichen Gebauden wie Behorden, Gerichten,
Schulen, oder auch auf Berggipfeln. Geht es dabei nicht um die Gretchen-Frage: ,,Wie haltst du es mit
der Religion?*, oder konkreter und ergénzend: ,,...mit der Religion im 6ffentlichen Raum?“? Diverse
Gerichtsprozesse befassten sich schon mit dieser Frage, die kldren sollten, wie der Staat es mit seiner
(angeblichen) religidsen Neutralitat halten will und der Staat das Kreuz doch nicht eher aus der
Offentlichkeit verbanne wolle. So gab das deutsche Hochstgericht im ,,Kruzifix-Beschluss® 1995 einer
Gruppe von Klagern Recht, die die Religionsfreiheit ihrer Kinder bedroht sahen. Das Urteil hatte
kaum praktische Konsequenzen, vor allem in Bayern nicht. Ein paar Jahre spater, im Jahr 2014,
meinte der sozialdemokratische Spitzenkandidat zur Wahl des EU-Parlaments, Martin Schulz, der
Offentliche Raum musse ,,neutral* sein. Dass das Wort vom Kreuz eine Torheit denen ist, die verloren
gehen, wissen wir seit Paulus (vgl. 1 Kor 1, 18). Doch wie will sich nun die Ablehnung gegen das
Kreuz ideologisch rechtfertigen? Eine entscheidende geistesgeschichtliche Entwicklung ist im

Nominalismus zu finden.

Der Nominalismus

In der Denkschule des Nominalismus kommt nur Nomen (=Namen) und somit den einzelnen
Dingen und keine allgemeine, universale Wirklichkeit ,,wahrnehmbare* Existenz zu. Dies bedeutet, in
den Worten von Johannes Messner: ,,Das musste im gesellschaftlichen Bereich bedeuten, dass im
Grunde nur den Individuen Wirklichkeit zuerkannt, in der Gesellschaft nur eine ganz oder gar vom
Willen des Individuum abh&ngige Ordnungseinheit gesehen, ihr also die in der Seinsordnung selbst
begriindete Ordnung abgesprochen wird. Damit waren die philosophischen Grundlagen fir den
spateren Individualismus geschaffen. Das Sozialdenken und Sozialwollen verlor das schlechthin
tibergreifende einigende Ordnungsziel. Die Sozialkrisen der Neuzeit haben ihre letzte Wurzel in der
seit Jahrhunderten fortschreitenden Zersetzung der Wahrheits- und Wertiiberzeugungen, die nach der
Anschauung friherer Jahrhunderte unléslich mit dem Sein der Dinge, letztlich im géttlichen Sein
begriindet, allumfassenden Ordnungsgedanken verbunden sind“ (Das Naturrecht). Das Gemeinwohl
kann demnach laut dem Nominalismus eben nicht ausgesagt werden. Wenn es das ,,gottliche
Gemeinwohl“ (Thomas von Aquin) als Leitbegriff einer ,,iber-individuellen“, kosmischen Ordnung
nicht gibt, brauchte der Mensch sich in diese auch nicht ,,einzustimmen*.

Der erste bedeutende Vertreter der Position des Nominalismus war William von Ockham

(1285-1349/50), dem von den mittelalterlichen Scholastikern widersprochen worden ist. Ein



moralisches Gesetz konne nach Ockham nur aus dem Glauben und nicht aus einer naturlichen
Ordnung abgeleitet werden. Infolgedessen postulierte ein geschichtswirksamer Nominalist, namlich
Martin Luther (1483-1546), seine vier Sola. Durch die Uberbetonung des sola fide (,,durch den
Glauben® mit dem hinzugefligten Zusatze ,,allein“) kam es zu einer Abwertung der Natur der Dinge
und es setzte ein Bruch mit dem Naturrechtsdenken ein. Luther bewirkte eine ,theologische
Verschiebung® auf die Innerlichkeit der Menschen, die sich auch fruchtbar auswirkte, doch bleibt das
Geistige bei Luther eben Uber jede irdische Ordnung erhaben. Jene ,,Schwerpunktverlagerung® auf die
Innerlichkeit kann alleine schon in Luthers Bibellbersetzung festgestellt werden: Das Herrenwort
»,Das Reich Gottes ist in eurer Mitte” (bersetzt Luther folgendermaBen: ,,Das Reich Gottes ist
inwendig in euch” (Lk 17,21). Die ideengeschichtliche Folgeerscheinung dieser Entwicklung ist der
Liberalismus und in weiterer Konsequenz ein Naturalismus sowie auch ein Laizismus, denen zufolge

die Religion Privatsache sei und der Offentlichkeit nichts angehe.

,.Wer nun sich zu mir bekennt...

...vor den Menschen, den will ich bekennen vor meinem himmlischen Vater. Wer mich aber
verleugnet vor den Menschen, den will ich auch verleugnen vor meinem himmlischen Vater* (Mt
10,32). Steht nicht diese Offenbarung des Herrn zur Debatte? Christentum ist nicht Gnosis mit seiner
Weltabgewandtheit. Und ist nicht die Analyse Papst Pius‘ XII. auch heute zutreffend: ,,Der Ausschluss
Christi aus dem offentlichen Leben hat mit dem Glauben an Christus auch den Glauben an Gott
verdréngt® (Summi pontificatus). Was ist an die Stelle eines sozialwirksamen christlichen Glaubens
getreten? Ist der Offentliche Raum tatsachlich ,neutral“? Oder kam es nicht zu einer
»Respiritualisierung* (Eric Voegelin) desselben in Form von Humanitarismus, Fortschrittsglaubigkeit,
Biologismus, totalitirem ,, Antifaschismus®, sowie liberalem und sozialistischem Okonomismus mit
faulen Bluten namens ,,Gender Mainstreaming oder einer ,,Ehe fiir alle”, gegen die ein christlicher
Politiker unbedingt Stellung beziehen sollte?

Ist das Kreuz nur als Ausdruck von Kultur — die ihre Wurzel dann auch nur in einem Kult
haben kann? Oder steht es auch fiir Gottes-, N&chstenliebe, einer gesunden Eigenliebe und auch
Feindesliebe, jedoch nicht fiir einen falschen Irenismus (=Friedensliebe), der die Existenz von Feinden
Christi leugnet? Wir kénnen und sollen mit dem hl. Paulus bekennen: ,,Ich aber will mich allein des

Kreuzes Jesu Christi, unseres Herrn, riihmen* (Gal 6, 14).



Teil XVII: Die Demokratie und ihre Wiirde

Wie jedem gutem Philosophen oder Theologen stellt sich uns Frage: Was ist die Demokratie
tiberhaupt? Eine kurze Antwort lautet: die Herrschaft des Volkes. Herrscht das Volk tatsachlich in
unseren Demokratien oder zumindest eingeschrénkt — und kénnte daher politische Fehlentwicklungen
korrigieren? Oder hat die bekannte Aussage Churchills Giltigkeit: ,,.Die Demokratie ist das
schlechteste politische System, alle anderen ausgenommen®“? Mit diesem Satz wird zumindest
bezweifelt, dass die Demokratie — so wie (berhaupt jedes Menschenwerk — unfehlbar ist. Der
Schweizer Pastorensohn, Unternehmer und Politiker Christoph Blocher antwortete in einer Talkshow
im Osterreichischen Fernsehen auf die Frage, ob das Volk in einer Demokratie immer Recht hat, mit
den Worten: ,,VVolkes Stimme ist nicht Gottes Stimme* (Im Zentrum, 3.6.2012). Diese Einsicht sollte
uns auch demdtig daran erinnern, dass die Demokratie kein absoluter Wert ist, selbst eben nicht Gott
ist. Damit ist gesagt, dass die Demokratie von sich aus keine Gerechtigkeit hervorbringen muss, aber
kann.

Die vornehmste Frage der antiken Denker war: Was ist das gute Leben? Oder auch: Was ist
gute Herrschaft? Neuzeitliche Denker wirden wie ihre antiken Vordenker auch fragen: Welches
politische System wahrt Ordnung, Sicherheit und Stabilit4t? Und mehr noch wirden sie fragen: In
welches politische System kénnen die Rechte des Einzelnen gesichert werden? Die Demokratie selbst
»denkt“ in erster Linie nicht an derlei Fragen. Zu ihrer Grundlage hat die Demokratie die
Freiheitsrechte des Einzelnen und dessen Partizipationsmoglichkeiten am politischen Prozess, was
einem christlichen Freiheitsideal entsprache. Doch von welcher Demokratie sprechen wir? Von der
Demokratischen Volksrepublik Nordkorea, die sich in ihrem Namen gleich zweimal auf ein Volk
bezieht, von der absoluten Wahlmonarchie des Vatikans oder von der direktdemokratischen Schweizer
Eidgenossenschaft? Und welche jeweiligen Weltanschauungen bzw. Ideologien oder Traditionen
liegen diesen Systemen zugrunde? Etwa jener eines Jean-Jacques Rousseaus und seiner
wirkmdchtigen Vorstellung einer volonté générale, eines Gesamtwillens des Volkes, dem sich jeder
frei und bedingungslos unterzuordnen hatte — wer bestimmt in diesem Fall, was dieser Volkswille ist?
Oder doch ein naturrechtlich geprégtes Verstandnis eines Gemeinwohls oder das Bekenntnis zum

Staat als ,,Rahmen* einer Demokratie?

Die Voraussetzungen einer gesunden Demokratie

Papst Johannes Paul Il. stellte in seiner Enzyklika Evangelium vitae klar: ,,Der Wert der
Demokratie steht und féllt mit den Werten, die sie verkorpert und fordert. (...) Im Hinblick auf die
Zukunft der Gesellschaft und die Entwicklung einer gesunden Demokratie ist es daher dringend

notwendig, das Vorhandensein wesentlicher, angestammter menschlicher und sittlicher Werte



wiederzuentdecken, die der Wahrheit des menschlichen Seins selbst entspringen und die Wirde der
Person zum Ausdruck bringen und schiitzen: Werte also, die kein Individuum, keine Mehrheit und
kein Staat je werden hervorbringen, verandern oder zerstéren kdnnen, sondern die sie nur anerkennen,
achten und fordern werden* (Evangelium vitae). Da es seit der Franzosischen Revolution die
Menschenrechtserklarungen gibt und auch einen mitunter berichtigten Menschenrechtspathos, gilt es
klarzustellen: Es gab schon vor jener (blutigen) Revolution Menschenrechtserklarungen wie jener des
persischen Konig Kyros aus dem Jahr 539 v. Chr. oder die Virginia Declaration of Rights (1776), die
in die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte der UNO (1948) minden sollte, welche festhalt:
»Alle Menschen sind frei und gleich an Wirde und Rechten geboren. Diesem Satz ist zweifelsohne
zuzustimmen — doch wo ldge indes eine Problematik? Der Satz ist richtig in Bezug auf die wurzelhafte
Wirde des Menschen. Was aus den letztgenannten Deklarationen nicht hervorgeht, ist die Kléarung,
unter welcher Bedingung der Mensch seiner Wirde teilhaftig wird. So wie die Deklarationen meist
interpretiert werden, ergeben sich aus ihnen Anspriche und Berechtigungen, nicht aber
Verantwortlichkeiten und Verpflichtungen. Mit Recht kann festgestellt werden, dass eine falsche
Interpretation der Menschenrechte — ohne ein richtiges und ernsthaftes Menschenbild — den Eigennutz
heiligt, oder mit dem groRen Kritiker der Franzosischen Revolution, Edmund Burke, der Schluss
gezogen werden: ,,Der kleine Katechismus der Menschenrechte ist schnell erlernt und die Folgerungen
liegen in den Leidenschaften* (Uber die Franzésische Revolution). Einer minimalistischen
Anthropologie (ohne Gott), die das Streben nach hoheren Zielen wie der menschlichen
Vervollkommnung und Heiligung ausblendet, sei kurz und biindig entgegengehalten: ,,Edel sei der
Mensch, hilfreich und gut* (Friedrich Schiller).

Papst Pius XII. fragte in seiner Weihnachtsrundfunkansprache Benignitas et humanitas tber
Demokratie und Weltfrieden am 24. Dezember 1944, welcher Eigenschaften Menschen in einer
Demokratie und jene, die in ihr Macht austiben, bedurfen. Die Demokratie bedarf, um funktionsfahig
zu sein, einer Aristokratie des Geistes und des Charakters sowie der organischen und
organisatorischen Einheit eines wirklichen Volkes. In dieser ,,fihlt der Blrger in sich selbst das
Bewusstsein seiner Personlichkeit, seiner Pflichten, seiner Rechte und seiner Freiheit, verbunden mit
der Achtung vor der Freiheit und der Wirde des N&chsten“. Zum Gelingen einer Demokratie bedarf es
insbesondere auch der Verbreitung von wahrheitsgetreuer Information (durch die Medien) zur
politischen Willensbhildung und die Erziehung zur politischen Urteilsbildung der Biirger. Es kann auch
nicht Gberraschen, dass der Papst festhalt, dass eine gesunde Demokratie auf den unverdnderlichen
Grundlagen des Naturgesetzes und der geoffenbarten Wahrheiten beruht, die einen Staat insbesondere
davor bewahrt in politische Verderbtheit zu verfallen, die dem Gesetzgeber eine zigel- und

grenzenlose Macht zubilligt.



Teil XVIII: Der gute Herrscher

Ausgehend von der Tatsache, dass der Mensch ein soziales Wesen ist und aus sich heraus alle
seine sinnvollen Lebensziele nicht erreichen kann, ergibt sich die Notwendigkeit einer Fihrung,
genauer: einer guten Fuhrung. Diese kommt letztendlich von Gott; Er regiert fir das Gemeinwohl,
indem er — wie der Psalmist sagt — seine Herde weidet: ,,Erkennt, dass der Herr Gott ist! Er hat uns
gemacht, und nicht wir selbst, zu seinem Volk und zu Schafen seiner Weide* (Ps 100,3). Ein
wichtiges Ziel der Fiihrung, derer es fir die Verwirklichung des Gemeinwohles bedarf, ist nach den
Worten von Thomas von Aquin die Einheit und Harmonie (unitas) im Ganzen der
Gesellschaftsordnung. Unter dieser Voraussetzung kann, abgesehen vom Uberleben, das hohe Ziel,
des guten Lebens und somit das wahre Gliick als VVollendung der Vernunftnatur des Menschen durch
die gelebten Tugenden realisiert werden (vgl. Papst Leo XIIl.: Immortale Dei). Ein wahres
Gemeinwohl lasst sich laut der Lehre der Kirche in jeder Staatsform realisieren. Fiir den Kirchenlehrer
Thomas von Aquin kénnen die Ziele des Menschen jedoch am besten in einer Monarchie realisiert
werden, weil ein Herrscher, First oder Monarch besser Einheit und Harmonie im Staate bewirken
kann. Doch misste der Herrscher gut sein. Ein tugendhafter Herrscher macht namlich seine
Untertanen gut. Wenn hingegen Gottlose herrschen, beginnt das Verderben.

In der Philosophiegeschichte, auch in anderen Kulturen, wurden einige Uberlegungen
angestellt, wie denn der gute Herrscher sein sollte und werden koénnte. Zunéchst soll er eben
tugendhaft und vor allem gerecht sein. Es war insbesondere Platon, der angesichts der falschen
Verurteilung seines gerechten Lehrers Sokrates Vorstellungen tber den Bildungsweg eines gerechten
Menschen entwickelte, der nach Mdglichkeit herrschen sollte. Dessen Konzeptionen prégen bis heute
unser Schulsystem, wenn man etwa an die Bedeutung der Mathematik als Schule fur logisches Denken
denkt. Wenn man sich heute in unseren Breiten die gesetzlich festgehaltenen schulischen
Bildungsziele anschaut, stot man auch oft auf das von Platon formulierte Bildungsziel des ,,Guten,
Wahren und Schénen®. Zu den obersten bayerischen Bildungszielen gehort auch die Ehrfurcht vor
Gott! Man denke in Bezug auf Platon an sein berihmtes Hoéhlengleichnis und somit den méglichen
Aufstieg des Menschen zu wahrer Erkenntnis der Wirklichkeit durch die Befreiung von

Scheinmeinungen und somit einer Scheinwirklichkeit.

Eine wahre Elite

Papst Pius XII. fragte, welche Eigenschaften die Menschen auszeichnen missen, die die
Macht in einer Demokratie ausiiben? Wir wollen die schonen Worte des Papstes in Erinnerung rufen:
Es bedarf ,,einer Elite von Méannern, die nicht auf einen Beruf oder einen Stand beschréankt ist, sondern

die ein Bild des vielféltigen Lebens des ganzen Volkes sein soll; einer Elite von Mannern, die sich



auszeichnet durch ihre unerschitterliche christliche Uberzeugung, ihr gerades, sicheres Urteil, ihren
praktischen Sinn, ihre Billigkeit, ihre in allen Umstdnden klare Haltung. Manner von klarer und
gesunder Lehre, von festem und aufrechtem Willen; Manner vor allem, die durch die Autoritét, die sie
aus ihrem reinen Gewissen ausstrahlen und die sich um sie verbreitet, féhig sind, Fihrer und Lenker
ihrer Mitblrger zu sein; vor allem in Zeiten wie den jetzigen, wo die Note, die die Volker bedrlicken,
sie leicht beeinflussbar machen und sie der Gefahr aussetzen, sich zu t&uschen und getduscht zu
werden; Manner, die in Zeiten des Ubergangs, die immer von Leidenschaften,
Meinungsverschiedenheiten, widersprechenden Programmen bedréngt und zerrissen sind, sich doppelt
verpflichtet fuhlen, den Adern des Volkes und des Staates, in denen tausend Fieber brennen, die
geistige Medizin der klaren Sicht, der helfenden Guite, des gleichen Rechts fur alle, der
Willensausrichtung zur Einheit und der nationalen Eintracht im Geiste wahrer Bruderliebe
einzufloRen* (Benignitas et humanitas 1944).

Manche Qualitat des guten Menschen und guten Herrschers kann noch hervorgehoben werden.
Eine heute vergessene seelische Eigenschaft ist der Thymos. Thymos meint eine Beherztheit,
Leidenschaft, Kampfbereitschaft, Wehrhaftigkeit und kann biblisch gesprochen auch ein heiliger Zorn
sein — er gehort zur Wirklichkeit des Menschen. Eine wichtige Frage, die sich dem Herrscher stellt, ist
jene nach dem Lohn. Ehre und Ruhm konnen nicht ausreichen, sie stellen sich ein, wenn man Gutes
anstrebt — zumindest von den Guten wird der gute Herrscher Beifall erhalten. Die Ruhmsucht kann
allerdings zur Eitelkeit (ver)fuhren. Seinen Lohn bekommt der gerechte Herrscher von Gott selbst.
Gott verheiflt als guten Lohn die Glickseligkeit, als irdischen Lohn den Ruhm, als ewigen Lohn die
ewige Seligkeit.

Untrennbar mit der Herrschaft ist auch das Opfer verbunden. So wie jeder Mensch sollte der
Herrscher sich in besonderer Weise einer hoheren Instanz, die als ,,Grundwerte” in Verfassungen
verblirgt werden, verpflichtet wissen. Es moge auch immer bedacht werden, dass der hochste
Grundwert, Gott, einem Herrscher erst Autoritit verleiht. Die Schweizer Eidgenossenschaft etwa
bringt ihr Werte-Selbstverstandnis in ihrer Verfassung wie folgt zum Ausdruck: ,,Im Namen Gottes
des Allméchtigen! Das Schweizer Volk und die Kantone, in der Verantwortung gegeniber der
Schopfung, im Bestreben, den Bund zu erneuern, um Freiheit und Demokratie, Unabh&ngigkeit und
Frieden in Solidaritat und Offenheit gegenuber der Welt zu starken, im Willen in gegenseitiger
Ricksichtnahme und Achtung ihre Vielfalt in der Einheit zu leben, im Bewusstsein der gemeinsamen
Errungenschaften und der Verantwortung gegeniiber den kinftigen Generationen, gewiss, dass frei
nur ist, wer seine Freiheit gebraucht, und die Starke des Volkes sich misst am Schwachen, geben sich

folgende Verfassung: ...



Teil XIX: Die Wirtschaft und ihr Mafl}

Zu den weltlichen Belangen, die Gegenstand der kirchlichen Sozialverkindigung sind, gehort
zweifelsohne die Wirtschaft und mit ihr die Arbeit. Wir wollen uns wieder die Frage stellen: Was ist
es? Was ist die Wirtschaft oder Okonomie eigentlich? Eine klassische Definition: die Gesamtheit aller
Einrichtungen und Handlungen zur Sicherung eines Bedarfs. Das Wort Wirtschaft wird von Wirt im
Sinne von Gastgeber und bewirten abgeleitet. Das Fremdwort Okonomie leitet sich von
altgriechischen oikovopia ab, das aus oikos (Haus, Haushalt) und nemein (zuweisen/einteilen) und
auch auf den nomeus (Hirten) zuriickgeflihrt werden kann. Nun sprach Papst Franziskus jlingst eine
deutliche Kritik an eine Wirtschaft aus, die ,.totet“ und ,.eine Globalisierung der Gleichgultigkeit
gefordert habe* (vgl. Evangelium gaudii).

Zur Differenzierung: Wirtschaft kann es im Kleinen (Mikrowirtschaft) wie auch im Grof3en
(Makrowirtschaft) geben. Unterschieden werden auch verschiedene Wirtschaftssysteme und als
wesentliche Formen gelten die Marktwirtschaft und die Zentralverwaltungswirtschaft. Ein Begriff, der
in der Offentlichkeit oft (ideologisch) bemiint wird, ist jener des Kapitalismus. Eine wichtige
Begriffsklarung des Begriffes hinsichtlich seiner Bewertung und Einordnung leistete Papst Johannes
Paul 11., der bekanntermalRen selbst ein ausgewiesener Sozialethiker war: ,Wird mit ,Kapitalismus’ ein
Wirtschaftssystem bezeichnet, das die grundlegende und positive Rolle des Unternehmens, des
Marktes, des Privateigentums und der daraus folgenden Verantwortung fir die Produktionsmittel, der
freien Kreativitat des Menschen im Bereich der Wirtschaft anerkennt, dann ist die Antwort positiv. In
diesem Zusammenhang ware es passender, einfach von ,Marktwirtschaft’ oder ,freier Wirtschaft’ zu
sprechen. Wird aber unter ,Kapitalismus’ ein System verstanden, in dem die wirtschaftliche Freiheit
nicht in eine feste Rechtsordnung eingebunden ist, die sie in den Dienst der vollen menschlichen
Freiheit stellt und sie als eine besondere Dimension dieser Freiheit mit ihrem ethischen und religidsen

Mittelpunkt ansieht, dann ist die Antwort ebenso entschieden negativ* (Centesismus annus).

Vom homo oeconomicus zum Bruttoinlandsgliick

Mit  dem Phanomen  Wirtschaft  beschaftigen  sich  wissenschaftlich  die
Wirtschaftswissenschaften. Traditionell werden darin die Betriebswirtschaftslenre und die
Volkswirtschaftslehre unterschieden. Auch in dieser Wissenschaftsdisziplin gibt es verschiedene
Denkschulen. Die heute dominierenden Wirtschaftswissenschaften haben sich historisch Schritt fur
Schritt aus ihrer Verbundenheit mit Theologie, Philosophie und somit auch der Ethik herausldst und
verselbstandigt. In dieser Disziplin ging es fortan vermehrt um die Erkenntnis 6konomischer
GesetzmalRigkeiten und somit um abstrakte und allgemeine Denkkategorien. Entsprechend dem in

ihren vorherrschenden Utilitarismus wurde als Ziel der Wirtschaft die Mehrung des Wohlstandes


https://de.wikipedia.org/wiki/Wirtschaftseinheit
https://de.wikipedia.org/wiki/Marktwirtschaft
https://de.wikipedia.org/wiki/Zentralverwaltungswirtschaft
https://de.wikipedia.org/wiki/Wirtschaftswissenschaft
https://de.wikipedia.org/wiki/Betriebswirtschaftslehre
https://de.wikipedia.org/wiki/Volkswirtschaftslehre

benannt, wobei von anderen Zielen und Zwecken abgesehen wurde. Beispielhaft fir dieses
Wirtschaftsverstandnis steht der Begriff des homo oeconomicus.

Was sagt nun das Lehramt? Papst Leo XIII. gab in seiner Enzyklika Rerum novarum uber die
Arbeiterfrage vom 15. Mai 1891 die bis heute maRgebendes Antworten: Eine Fehlentwicklung ist
danach im Liberalismus im Sinne von Adam Smith zu sehen. Nach der Theorie Smiths soll der
Einzelne ,,immer nur seinen eigenen Gewinn* anstreben, dabei werde er ,,von einer unsichtbaren Hand
gefihrt”, so dass er unbewusst und unbeabsichtigt zugleich dem allgemeinen Wohl diene. Dieser
Theorie liegt ein zu optimistisches Menschenbild zugrunde und es negiert die ,geistigen
Produktionskrafte®, die Kréfte eines ,Kapitals hoherer Ordnung* (Friedrich List) sind, wie die
Eigenverantwortung, den Erfinder- und Unternehmergeist, Tugenden wie Ehrlichkeit und FleiB, die
Rechtsstaatlichkeit oder das Vertrauen. Der Papst betont auch die Wichtigkeit des Privateigentums als
Grundlage zur Verwirklichung des Gemeinwohls und der Eigenverantwortung des Menschen.

Doch wie lautet nun die Alternative zu einem exzessiven Liberalismus im Sinne Adam Smiths?
Papst Leo XIII. widerlegt in Rerum novarum ebenso den Sozialismus in seinen verschiedenen
Spielarten und damit auch die Planwirtschaft. Uber den Kapitalismus, besser: Marktwirtschaft, sagte
Papst Pius XI. in seiner Enzyklika Quadragesimo anno (1931), dass diese Wirtschaftsweise ,als
solche nicht zu verdammen ist“. lIhre Fehlentwicklungen seien jedoch abzulehnen. So bestehe die
Gefahr, dass der freie Wettbewerb ,,zu seiner Selbstaufhebung fiihrt“, deren Ergebnis bei Missachtung
des Subsidiaritatsprinzips eine wachsende ,Vermachtung der Wirtschaft* ist. Genau diese
Vermachtung flihre zunehmend zur Entmachtung und ,,Erniedrigung der staatlichen Hoheit* und
mache diese ,,zur willenlos gefesselten Sklavin selbstslichtiger Interessen®.

Entsprechend einer ganzheitlichen Anthropologie versteht der Katholik Wirtschaft nicht ohne
ihre ,Einbettung” in die Gesellschaft, mit inbegriffen also auch ihrer Gestaltung durch Religion,
Philosophie, Wissenschaft, Kultur, Ethik, Moral, Recht, Politik oder den Staat. Entgegen einer reinen
Okonomik dient die Wirtschaft nach diesem Verstindnis dem guten Leben. Dementsprechend
unterschied Aristoteles die Ktetiké, worunter er die ,,natlrliche Erwerbskunst“ der Bedarfsdeckung
verstand, von einer Chrematistiké, einer widernatlrlichen, d. h. sachwidrigen Erwerbskunst, die den
Gelderwerb zum Selbstzweck erklart. Die unterschiedliche Auffassung von Wirtschaft zeigt sich
beispielsweise in der reduktionistischen Bemessung eines Bruttonationalprodukts. Im Unterschied zu
dieser begann der Staat Bhutan ein ,,Bruttoinlandsgliick® zu bemessen und dessen Mehrung auch zu
fordern. Die Fragen, die der Bevolkerung bei der Ermittlung des ,,Bruttoinlandsgliicks” gestellt
werden, sind folgende: ,,Wird die Kultur bei uns bewahrt und geférdert? Macht unser Kénig die Sache

gut? Lebe ich in Einklang mit der Natur? Ist die Wirtschaft gerecht?**



Teil XX: Das Ringen um Gerechtigkeit

,»Kein Wesen kann zu Nichts zerfallen! / Das Ewige regt sich fort in allen, / Am Sein erhalte
dich begliickt! / Das Sein ist ewig, denn Gesetze / Bewahren die lebendigen Schéatze, / Aus welchen
sich das All geschmuckt* (Vermachtnis). Mit diesen Worten umschreibt Goethe pragnant die Essenz
des Naturrechtsdenkens, an welches nochmals erinnert sein soll. Die ,ldee des Naturrechts* (Leo
Strauss) ist die Gerechtigkeit. In der philosophischen Tradition des Abendlandes, auf die das
Naturrechtsdenken zurtickgeht, findet sich auch die Quelle des Ordnungsdenkens der Katholischen
Soziallehre.

Offenbarungstheologisch gilt fiir einen Christen immer das Herrenwort aus dem Vaterunser:
,»Dein Wille geschehe, wie im Himmel, so auch auf Erden* (Mt 6, 10). Sein Wille soll auch in dieser
Welt und somit im sozialen Bereich gelten. Die ersten drei Gebote des Dekalogs sind auf Gott hin
ausgerichtet, die anderen sieben auf den Mitmenschen - alle sind heils- und sozialrelevant.
Heilsrelevant ist zweifelsohne die Liebe, denn nach einem Wort des Kirchenlehrers Origenes werden
wir dafiir Rechenschaft abgeben missen, wie sehr wir geliebt haben. Nun gibt es Liebe nie ohne
Gerechtigkeit. Auch gibt es keine Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit. Thomas von Aquin hierzu:
»Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit ist Brutalitat, aber Barmherzigkeit ohne Gerechtigkeit ist die
Mutter aller Auflésung.*

Die Bedeutung der Gerechtigkeit fur das Leben des Menschen kommt in der Heiligen Schrift
deutlich zum Ausdruck. In den Seligpreisungen (Gluckszusage, Heilszusage) etwa: ,,Selig sind, die um
die Gerechtigkeit willen verfolgt werden; denn ihrer ist das Himmelreich.” (Mt 5, 8) Oder in den
Psalmen an vielen Stellen, so etwa: ,Denn gerecht ist der Herr und Gerechtigkeit liebt er; die
Rechtschaffenden werden sein Antlitz schauen.” (Ps 10,7) Das Judentum hebt bis heute die
Wichtigkeit hervor in seinem Leben ein Zaddik, ein rechtschaffender Mensch zu sein, um in das Buch

des Lebens eingeschrieben zu werden.

Israel

Ein Aspekt des Daseins des Christens auf Erden bedarf der Erdrterung, der schon im Buch
Genesis zum Ausdruck kommt, ndmlich im Ringen Jakobs mit einem Mann, der sich ihm am Fluss
Jabbok in den Weg stellte. Mit jenem Manne, der Gott selbst war, rang Jakob: ,,Der Mann sagte: Lass
mich los, denn die Morgenrote ist aufgestiegen. Jakob aber entgegnete: Ich lasse dich nicht los, wenn
du mich nicht segnest.” Und dieser auserwahlte Jakob bekam den neuen Namen Israel (Gottesstreiter),
»denn mit Gott und Menschen hast du gestritten und hast gewonnen“ (Gen 32,19). Wenn nun die
Kirche das neue Israel ist, dann kann sie es nur sein, wenn sie um jene biblische Wahrheit weil, die in

der Scholastik mit den Wortern ecclesia militans, streitende Kirche, umschrieben wurde. Militia est



vita hominis super terram, hei8t es im Buch Hiob. Auch mahnt der hl. Paulus: ,,K&émpfe den guten
Kampf des Glaubens“ (1 Tim 6,12). Die Bezeichnung der streitenden Kirche in Unterscheidung zur
triumphierenden Kirche im Himmel, scheint heute fast ganzlich vergessen zu sein, dennoch gehort sie
immer aktuell zum Wesenskern christlichen Lebens.

Papst Leo XIIl. beschrieb in seiner Enzyklika Humanum genus (1884) diese
Auseinandersetzung, in welcher der Mensch seit dem Siindenfall steht, folgendermalien: ,,Durch den
Neid des Teufels elendiglich zum Abfall gebracht von Gott, dem Schopfer und gutigen Spender der
himmlischen Giiter, hat die Menschheit seitdem sich in zwei verschiedene und einander feindliche
Heerlager gespalten; wéhrend das eine von ihnen einen bestandigen Kampf zu fuhren hat fur Wahrheit
und Tugend, streitet das andere fur das Gegenteil. Das eine ist das Reich Gottes auf Erden, ndmlich die
wahre Kirche Jesu Christi. Das andere Reich ist das des Satans. Dies zweifache Reich, das zwei
Staaten gleicht, die bei entgegengesetzten Gesetzen ganz entgegengesetzte Wege gehen, hat der
heilige Augustinus mit scharfem Blick erkannt und doch feinsinnig zusammengefasst mit den Worten:
,Diese zwei Reiche hat eine zweifache Liebe geschaffen: das irdische die Eigenliebe, die bis zur
Verachtung Gottes geht, das himmlische die Gottesliebe, die bis zur Verachtung seiner selbst geht. Mit
verschiedenen und mannigfachen Waffen und in verschiedener Kampfesweise hat das eine das andere
zu allen Zeiten bekampft, wenn auch nicht immer mit derselben Heftigkeit und dem gleichen Ansturm.
(...) Bei so dringender Gefahr, bei so entsetzlichem, hartndckigem Kampfe gegen alles, was christlich
heif3t, ist es unsere Pflicht, hinzuweisen auf die geféhrliche Lage, die Gegner kenntlich zu machen,
ihren hinterlistigen Planen, soviel in unsrer Kraft steht, Widerstand zu leisten.”

Woflr kdmpft nun der Christ oder wofir sollte er kdmpfen? Es sei nochmals daran erinnert:
»Euch aber muss es zuerst um sein Reich und um seine Gerechtigkeit gehen, dann wird euch alles
andere dazugegeben* (Mt 6, 33). Die Idee des Reiches Gottes ist oberster Handlungszweck, aus der die
Beschaffenheit des sittlichen Handelns nicht wie die Mittel aus einem Zweck her leitbar ist. Dieses
Reich ist vielmehr Inbegriff dessen, was zuvor schon als wahr, gut und schon gewusst wird. Es ist ,,das
Reich der Wahrheit und des Lebens, das Reich der Heiligkeit und der Gnade, das Reich der
Gerechtigkeit und des Friedens” (Prafation vom Konigtum Christi). Dieses Reich umfasst eine
erkennbare ,,Ordnung der Dinge“, ohne die ein sinnvolles Zusammenleben nicht mdglich ist — es ist
das hochste Gut und héchste Ziel aller Gesellschaftsgebilde. Der Friede ist dementsprechend nach
einem Wort von Augustinus die Ruhe in der Ordnung. Es gilt seine Gerechtigkeit durch seine Gnade
zu suchen, zu finden und zu leben. Dies ist nicht nur ein Weg, sondern eben der unabdingbare Weg

zum Heil, daher gilt: ,,Der Gerechtigkeit, der Gerechtigkeit jage nach* (Dtn 16, 20).



Referenzen zur Sozialverkiindigung

Die katholische Sozialverkiindigung bzw. Soziallehre (oder auch Gesellschaftslehre) ist die
Lehre der romisch-katholischen Kirche von der Gestaltung der Gesellschaft. Im Grunde ist sie eine
Anwendung der unverdnderlichen christlichen Moral auf die Gesellschaft und den Staat in
Auseinandersetzung mit den Problemen der Zeit. Eng verknupft ist die Soziallehre mit den
Verlautbarungen des pépstlichen Lehramts, insbesondere den so genannten Sozialenzykliken. Obwohl
die Kirche seit ihren Anfangen zur sittlichen Gestaltung des sozialen Lebens Stellung bezog und in der
Lehrschule der Kirche, der Scholastik, die naturrechtlichen Grundlagen ihres Menschen- und
Gesellschaftsbildes entwickelte, gibt es eine Soziallehre im engeren Sinne erst seit der ersten 1891
veroffentlichten expliziten Sozialenzyklika Rerum Novarum. Im Folgenden sind die wichtigsten

pépstlichen Rundschreiben aufgelistet.

Papstliche Verlautbarungen

Gregor XVI.
o 15. August 1832 Enzyklika Mirari vos tiber die AuRerungen zu den Verwirrungen in Kirche und
Staat.
Leo XIII.

o 21. April 1878, Antrittsenzyklika Inscrutabili Dei consilio iber die katholische Religion als
Fundament der Religion und Gesellschaft,

o 28. Dezember 1878, Enzyklika Quod apostolici muneris tber die modernen Irrtimer, den
Kampf des Sozialismus gegen Religion und gesellschaftliche Ordnung,

e 29.Juni 1881, Enzyklika Diuturnum illud tber die héchste Wirde im Bereich des Staatswesens,
e 20. April 1884, Enzyklika Humanum genus tber Freimaurerei und ihre Verurteilung,
e 1. November 1885, Enzyklika Immortale Dei Uber die christliche Staatsordnung.

e 20. Juni 1888 Enzyklika Libertas praestantissimum tiber die Freiheit und den Irrtum des
Liberalismus,

o 25. Dezember 1888, Enzyklika Exeunte iam anno vom christlichen Leben.

e 10. Januar 1890 Enzyklika Sapientiae christianae Uber die wichtigsten Pflichten der christlichen
Staatsburger,

e 15. Mai 1891, Enzyklika Rerum novarum Uber die Arbeiterfrage (auch die ,,Magna Charta*
einer neuen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung genannt),

e 18. Januar 1901, Enzyklika Graves de communi re tber die Katholische Aktion und die
christliche Demokratie.

Pius X.
o 18. Dezember 1903, Motu proprio Fin dalla prima nostra tber die Grundordnung der
katholischen Volksaktion (Sozialsyllabus),

e 11. Februar 1906, Enzyklika Vehementer nos gegen die Trennung von Staat und Kirche in
Frankreich.


http://www.kathpedia.com/index.php?title=Moral
https://de.wikipedia.org/wiki/Scholastik
https://de.wikipedia.org/wiki/Naturrecht
https://de.wikipedia.org/wiki/Rerum_Novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Gregor_XVI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=15._August
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1832
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mirari_vos
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Leo_XIII.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Antrittsenzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Inscrutabili_dei_consilio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Quod_apostolici_muneris
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sozialismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Religion
http://www.kathpedia.com/index.php?title=29._Juni
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1881
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Diuturnum_illud
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Immortale_dei
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Libertas_praestantissimum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Freiheit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Liberalismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Exeunte_iam_anno
http://www.kathpedia.com/index.php?title=10._Januar
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1890
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sapientiae_christianae
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Magna_Charta
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Graves_de_communi_re
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Katholische_Aktion
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Demokratie
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pius_X.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Motu_proprio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Fin_dalla_prima_nostra
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Syllabus

Pius XI.

5. Juni 1929, Konzilskongregation Schreiben uber die Streitfrage zwischen Arbeitgebern und
Arbeitnehmern der Gegend,

15. Mai 193, Enzyklika Quadragesimo anno, anldsslich der 40-Jahrfeier der Enzyklika Rerum
novarum Uber die christliche Gesellschaftsordnung, den Sozialismus und den gerechten Lohn,

29. Juni 1931, Enzyklika Non abbiamo bisogno (lber die Katholische Aktion und die
faschistischen Ubergriffe in Italien,

14. Mérz 1937, Enzyklika Mit brennender Sorge an die Erzbischéfe und Bischéfe Deutschlands
tiber die Lage der katholischen Kirche im ,,Dritten Reich*,

19. Mérz 1937, Enzyklika Divini redemptoris ber den atheistischen Kommunismus,

28. Mdrz 1937, Enzyklika Firmissimam constantiam an die Erzbischéfe und Bischéfe und die
anderen Oberhirten der Vereinigten Staaten von Mexiko Uber die katholische Lehre als Schule
der Elite im sozialen und politischen Leben.

Pius XII.

24. Marz 1940, Osterpredigt Exsultet iam angelica turba caelorum Uber die religiose
Wiedergeburt als VVoraussetzung der gesellschaftlichen Erneuerung,

1. Juni 1941, Pfingstbotschaft (Ansprache) La solennita della Pentecoste, anlasslich der 50-
Jahrfeier der Enzyklika Rerum novarum,

24. Dezember 1942, Weihnachtsrundfunkbotschaft Di anno in anno Uber die innere Ordnung
der Volker,

10. Juli 1946, Apostolischer Brief C'est un geste an den Prasidenten der Sozialen Wochen
Frankreichs, anlésslich der Studientagung in StralRburg, Uber die Freiheit als Grundlage des
Gemeinschaftslebens und die Gefahren unterschiedsloser Verstaatlichung,

2. Juni 1947, Ansprache Ancora una volta an das Kardinalskollegium,

12. Mérz 1950, Enzyklika Anni sacri, Der Passionssonntag 1950 wird zum Gebetstag fur die
Erneuerung der sittlichen Ordnung und die Eintracht der Vélker erkléart,

10. Februar 1952, Radiobotschaft Dal Nostro cuore an die Glaubigen von Rom (iber die
Christenheit als Sauerteig in der sittlichen Erneuerung der Welt.

Johannes XXII1.

15. Mai 1961, Enzyklika Mater et magistra anlésslich der 70-Jahrfeier der Enzyklika Rerum
novarum Uber die Soziallehre der Kirche und die jiingsten Entwicklungen des gesellschaftlichen
Lebens,

11. April 1963, Enzyklika Pacem in terris Uber den Frieden unter den Vélkern in Wahrheit,
Gerechtigkeit und Freiheit (Charta der Menschenrechte).

Paul VI.

7. Dezember 1965, Zweites Vatikanisches Konzil: Pastorale Konstitution Gaudium et spes (ber
die Kirche in der Welt von heute,

7. Dezember 1965, Zweites Vatikanisches Konzil: Erklarung Dignitatis humanae tber die
Religionsfreiheit,

26. Mdrz 1967 Enzyklika Populorum progressio tiber den Fortschritt der Volker.

14. Mai 1971 Apostolisches Schreiben Octogesima adveniens an seine Eminenz Kardinal
Maurice Roy anlésslich der 80-Jahrfeier der Enzyklika Rerum novarum.

Johannes Paul 11.

14. September 1981, Enzyklika Laborem exercens tber die christliche Wirde der menschliche
Arbeit,

30. Dezember 1987, Enzyklika Sollicitudo rei socialis tber den Nord-Siid-Konflikt,

30. Dezember 1988, Kongregation fiir das katholische Bildungswesen: Leitlinien fir das
Studium und den Unterricht der Soziallehre der Kirche in der Priesterausbildung,



http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pius_XI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kongregation_f%C3%BCr_den_Klerus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Quadragesimo_anno
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sozialismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=29._Juni
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1931
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Non_abbiamo_bisogno
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Katholische_Aktion
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Italien
http://www.kathpedia.com/index.php?title=14._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1937
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mit_brennender_Sorge
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Erzbischof
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Bisch%C3%B6fe
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Nationalsozialismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=19._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1937
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Divini_redemptoris
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Atheismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kommunismus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=28._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1937
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Firmissimam_constantiam
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Erzbisch%C3%B6fe
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Bisch%C3%B6fe
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mexiko
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Schule
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pius_XII.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=24._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1940
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Predigt
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Exsultet_iam_angelica_turba_caelorum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ansprache
http://www.kathpedia.com/index.php?title=La_solennit%C3%A0_della_Pentecoste
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Di_anno_in_anno&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=10._Juli
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1946
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Apostolischer_Brief
http://www.kathpedia.com/index.php?title=C%27est_un_geste
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Frankreich
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Freiheit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=2._Juni
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1947
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ansprache
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Ancora_una_volta
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kardinalskollegium
http://www.kathpedia.com/index.php?title=12._M%C3%A4rz
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1950
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Anni_sacri
http://www.kathpedia.com/index.php?title=10._Februar
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1952
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Dal_Nostro_cuore
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rom
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Johannes_XXIII.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Mater_et_magistra
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pacem_in_terris
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Menschenrechte
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Paul_VI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=7._Dezember
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1965
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Zweites_Vatikanisches_Konzil
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Pastorale_Konstitution
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Gaudium_et_spes
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kirche
http://www.kathpedia.com/index.php?title=7._Dezember
http://www.kathpedia.com/index.php?title=1965
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Zweites_Vatikanisches_Konzil
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Erkl%C3%A4rung&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Dignitatis_humanae
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Religionsfreiheit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Populorum_progressio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Apostolisches_Schreiben
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Octogesima_adveniens
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kardinal
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Maurice_Roy
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Johannes_Paul_II.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Laborem_exercens
http://www.kathpedia.com/index.php?title=W%C3%BCrde&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Arbeit
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Sollicitudo_rei_socialis
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kongregation_f%C3%BCr_das_katholische_Bildungswesen
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Priesterausbildung

e 15. Mai 1991, Enzyklika Centesimus annus anlésslich der 100-Jahrfeier der Enzyklika Rerum
novarum zum Ende des Kommunismus,

e 1. Januar 1994, Motu proprio Socialium scientiarum zur Errichtung der Pépstlichen Akademie
der Sozialwissenschaften,

e 4. Oktober 1996, Papstlicher Rat Cor Unum: Schreiben Der Hunger in der Welt - Eine
Herausforderung fr alle solidarische Entwicklung,

e 24. November 2002, Kongregation fiir die Glaubenslehre, LehrmaRige Note zu einigen Fragen
tiber den Einsatz und das Verhalten der Katholiken im politischen Leben,

e 2004 Papstlicher Rat flr Gerechtigkeit und Frieden lustitia et Pax (Hg.): Kompendium der
Soziallehre der Kirche.

Benedikt XVI.
o 30. November 2007, Enzyklika Spe salvi (ber die christliche Hoffnung,
e 29.Juni 2009, Enzyklika Caritas in veritate zum Abschluss des Paulusjahres.

Franziskus
e 24. Mai 2015, Enzyklika Laudato si” Uber die Sorge fiir das gemeinsame Haus.

Aktuelle Quellenverweise

Wie konnte sich der interessierte Katholik oder Biirger guten Willens heute eine Ubersicht
tber die Sozialverkindigung verschaffen und auf authentische Quellen zurtickgreifen? Das Internet als
eine zunehmende Art ,,Gegendffentlichkeit” zu den Tagesnachrichten, die selten die eigentlichen
tiefergehenden Probleme von Menschen und Gesellschaft ansprechen, kann helfen. Auch wenn man
hin und wieder eine qualitatsvolle weltanschauliche Kontroverse in der Offentlichkeit vernimmt, sehr
selten werden echte katholische Positionen reprasentiert, weshalb der Christ aufgerufen ist, sich umso
mehr zu informieren, weiterzubilden und das ,,Schwert des Geistes* (Eph 6,17) zu schérfen. Eine gute
kompakte Ubersicht verschafft das katholische Internetportal Kathpedia mit seinem Eintrag tiber die
Katholische Soziallehre.

Es lasst sich feststellen, dass das Lehramt der Kirche in der Vergangenheit bestrebt war, die
Irrtimer festzustellen und die Katholiken zu warnen. Im Laufe der Jahrzehnte des vorigen
Jahrhunderts ging das Lehramt und die Bischofe starker dazu Uber, die Lehre der Kirche positiv im
,Horizont der Zeit" darzustellen. Diese Strategie barg die Gefahr in sich, dass die Soziallehre verkdirzt
dargestellt werden konnte und oft wird. Aus diesem Grund sei insbesondere auf das Civitas Institut
hingewiesen, das sich der traditionellen Soziallehre verpflichtet weill und auch zu aktuellen Problemen
Stellung bezieht. Das Institut gibt auch die gleichnamige Zeitschrift Civitas heraus. Ziel des Instituts
ist es, einen Beitrag zur Verwirklichung des sozialen Kénigtums Jesu Christi zu leisten.

Die Soziallehre der Kirche wurde und wird wissenschaftlich reflektiert. Zahlreiche
Veroffentlichungen wurden zu diesem grolRen Themenbereich publiziert. Abgesehen von jener der

staatlichen Bildungseinrichtung, die leider zu oft zeitgeistkonform sind, seien die Beitrdge der Neuen


http://www.kathpedia.com/index.php?title=Centesimus_annus
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Rerum_novarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Motu_proprio
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Socialium_scientiarum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstliche_Akademie_der_Sozialwissenschaften&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstliche_Akademie_der_Sozialwissenschaften&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstlicher_Rat_Cor_Unum
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Der_Hunger_in_der_Welt
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kongregation_f%C3%BCr_die_Glaubenslehre
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Note_zu_einigen_Fragen_%C3%BCber_den_Einsatz_und_das_Verhalten_der_Katholiken_im_politischen_Leben
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Note_zu_einigen_Fragen_%C3%BCber_den_Einsatz_und_das_Verhalten_der_Katholiken_im_politischen_Leben
http://www.kathpedia.com/index.php?title=P%C3%A4pstlicher_Rat_f%C3%BCr_Gerechtigkeit_und_Frieden
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kompendium_der_Soziallehre_der_Kirche
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Kompendium_der_Soziallehre_der_Kirche
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Benedikt_XVI.
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Spe_salvi
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Hoffnung
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Caritas_in_veritate
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Paulusjahr
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Franziskus_%28Papst%29
http://www.kathpedia.com/index.php?title=24._Mai
http://www.kathpedia.com/index.php?title=2015
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Enzyklika
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Laudato_si

Ordnung von Prof. Wolfgang Ockenfels OP empfohlen, die zu aktuellen Fragestellung qualitatsvolle
Analysen liefert. Die Deutsche Bischofskonferenz hat auch eine eigene wissenschaftliche Einrichtung
gegrindet, ndmlich die Katholische Sozialwissenschaftliche Zentralstelle in Monchengladbach unter
Leitung von Msgr. Prof. Dr. Peter Schallenberg. Sie verfiigt mit der Reihe Kirche und Gesellschaft
tiber eine akademische Vertiefung in viele sozialethische Themenbereiche. Eine kirchliche Vertretung
bei den Institutionen der EU in Brissel, die COMECE, gébe es auch, die Berichte Uber aktuelle

Entwicklungen verdffentlicht.

Zur vertiefenden Nachlese

Zum Nachlesen und zum Studium bietet sich eine Fille von guten Werken, die die Soziallehre

kompetent, kompakt oder ausfihrlich darlegen. Eine Empfehlung des Verfassers:

- Johannes Messner: Kurz gefaldte christliche Soziallehre

- Joseph Hoffner: Christliche Gesellschaftslehre

- Domenic Mélé: Christen in der Gesellschaft. Einfiihrung in die Soziallehre der Kirche
- Anton Rauscher SJ (Hrsg.): Handbuch der Katholischen Soziallehre

- Emil Muhler: Die Soziallehre der Papste

- Wolfgang Ockenfels: Kleine katholische Soziallehre. Eine Einfiihrung

- Fridolin Arthur Utz: Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens

Zur Thematik Naturrecht seien folgende Werke empfohlen:

- Johannes Messner: Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und
Wirtschaftsethik

- Herbert Pribyl (Hrsg.): Das Naturrecht. Quellen und Bedeutung fiir die Gegenwart

- Heinrich Rommen: Die ewige Wiederkehr des Naturrechts

- Wolfgang Waldstein: Ins Herz geschrieben. Das Naturrecht als Fundament einer menschlichen
Gesellschaft

Und nicht zuletzt sei der vom Vatikan verdffentlichten Docat empfohlen, der sich auch als
gute Geschenkidee (nicht nur fur jlingere Menschen wie etwa Firmlinge) empfiehlt. In der (bewéhrten)
Frage-Antwort-Form werden in den Kapiteln Liebe, Kirche und das Soziale, menschliche Person,
Prinzipien der Soziallehre, Familie, menschliche Arbeit, Wirtschaft, politische Gemeinschaft,
internationale Gemeinschaft, Umwelt, Friede und ,,Die Liebe tun* alle relevanten Themen der
Sozialverkiindigung abgehandelt. Mit zahlreichen Zitaten werden die Darlegungen umrahmt, so wie
etwa folgender: ,,Gott selbst ist der Weltschopfer, und die Schépfung ist nicht zu Ende. Gott arbeitet”
(Papst Benedikt XV1.).


http://www.kathpedia.com/index.php?title=Joseph_H%C3%B6ffner
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Anton_Rauscher&action=edit&redlink=1
http://www.kathpedia.com/index.php?title=SJ

Quellen- und Literaturverzeichnis

Anzenbacher, Arno: Christliche Sozialethik. Einfihrung und Prinzipien, Paderborn, 1997;
Avristoteles: Nikomachische Ethik, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1985;

Avistoteles: Politik, Felix Meiner Verlag, Hamburg, 1990;

Augustinus, Aurelius: De civitate Dei (Der Gottesstaat), tibersetzt von Carl Johann Perl, 2.
Auflage, Salzburg, O. Miiller, 1966.

Bdckenforde, Ernst-Wolfgang: Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie
und Verfassungsgeschichte, Suhrkamp, Frankfurt/Main, 1991,

Cortés, Donoso: Der Abfall vom Abendland, Dokumente, Thomas Morus Presse, Herder, Wien,
1948;

- Essays uber den Katholizismus, den Liberalismus und den Sozialismus und andere Schriften
aus den Jahren 1861 bis 1853, herausgegeben von Glnter Maschke, Weinheim, Acta
humaniora, 1989;

Dostojewski, Fjodor: Der GroRinquisitor, Insel Verlag, 2013, Berlin.
Herr, Theodor: Katholische Soziallehre. Eine Einfiihrung. Bonfiatius Verlag, Paderborn, 1987;
Hill, Terence: After the Naturral Law. How the Classical Worldview Supports Our Modern Moral
and Political Values/Nach dem Naturrecht. Wie die klassische Weltsicht unsere modernen
moralischen und politischen Werte fodert, Ignatius Press, San Francisco, 2016 / Editiones
Scholasticae, Neunkirchen-Seelscheid, 2018.
Katholische Kirche: ,,Docat* Was tun? (Die Soziallehre der Kirche), Youcat Foundation, 2016.

- Katechismus der Katholischen Kirche, Rom;
Katholische Arbeitnehmer-Bewegung Deutschlands: Texte zur katholischen Soziallehre
Ketteler Verlag, Waldmiinchen, 2007;
Kippers, Arnd: Die Ordnungsethik der katholischen Soziallehre (Kirche und Gesellschaft Griine
Reihe Heft Nr. 436, Hrsg. von der Katholischen Sozialwissenschaftlichen Zentralstelle), Bachem
Medien, Kdln 2017;
Leuniger, Ernst: Einfiihrung in die Katholische Soziallehre. Ein Arbeitsbuch fiir das Gruppen- und
Selbststudium, LiT Verlag Dr. W. Hopf, Berlin, 2009;
Machek, Christian: Die invocatio Dei in europaischen Verfassungen. Deutung und Bedeutung aus
christlich-konservativer Weltanschauung, Regenshurg, Grin Verlag, 2008;
Maritain, Jacques: Christlicher Humanismus. Politische und geistige Fragen einer neuen
Christenheit (Humanisme intégral), Heidelberg, Peffer Verlag, 1950;
Marx, Reinhard: Das Kapital, Das Kapital. Ein Pladoyer fir den Menschen. Unter Mitarbeit von
Dr. Arnd Kippers, Knaur Taschenbuchverlag, Miinchen, 2008;
Mélé, Domenec: Christen in der Gesellschaft. Einflhrung in die Soziallehre der Kirche (Orginal:

Cristianos en la Sociadad), Verlag Fallbaender, Wien, 2009;


https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&text=Katholische+Arbeitnehmer-Bewegung+Deutschlands+e.V.&search-alias=books-de&field-author=Katholische+Arbeitnehmer-Bewegung+Deutschlands+e.V.&sort=relevancerank

Messner, Johannes: Das Gemeinwohl. Idee, Wirklichkeit, Aufgaben, Fromms Taschenblicher,
Osnabriick, 1962;
- Das Naturrecht. Handbuch fiir Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschaftsethik, Duncker
und Humblot, Berlin, 1984;
- Ethik. Kompendium der Gesamtethik, Tyrolia, Innsbruck, 1955;
- Kurzgefasste christliche Soziallehre, Erzbischofliches Sekretariat, Wien;
Mubhler, Emil: Die Soziallehre der Péapste, Olzog, Munchen, 1957;
Miiller, Christian (Hsrg.): Naturrecht und Moral in pluralistischer Gesellschaft, Schéningh,
Paderborn, 2018;
Nigg, Walter: Das ewige Reich, Zirich, Artemis Verlag, 1954;
Orwell, George: 1984, 40. Auflage, Ullstein, Berlin, 1949;
Pieper, Josef: Das Viergespann, Miinchen, Kdsel Verlag, 1964;
- Grundformen sozialer Spielregeln, Minchen, Késel Verlag, 1987;
Platon: Politeia/Der Staat. Oder Uber die Gerechtigkeit, Ubersetzt von A. Horneffer, Klinkhardt
Verlag, Bad Heilbronn, 1945;
Pribyl, Herbert / Machek, Christian (Hrsg.): Das Naturrecht. Quellen und Bedeutung fiir die
Gegenwart, Be & Be Verlag, Heiligenkreuz, 2015;
Rauscher, Anton (Hrsg.) in Verbindung mit Jorg Althammer, Wolfgang Bergsdorf, Otto
Depenheuer: Handbuch der Katholischen Soziallehre. Im Auftrag der Gorres-Gesellschaft zur
Pflege der Wissenschaft und der Katholischen Sozialwissenschaftlichen Zentralstelle,
- Kirche in der Welt. Beitrége zur christlichen Gesellschaftsverantwortung, 2 Bande, Wirzburg
1988, Duncker & Humblot, Berlin, 2008;
Herr, Theodor: Katholische Soziallehre. Eine Einfiihrung, Bonifatius, Paderborn 1987;
Nell-Breuning: Gerechtigkeit und Freiheit, Grundziige katholische Soziallehre, Wien, 1980;
Ratzinger, Joseph: Werte in Zeiten des Umbruch. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen,
Herder Verlag, Freiburg, 2005;
Romig, Friedrich: Um das Reich Gottes. Vier Traktate Uber den Konservativismus, Band | + 11, Die
WeiRe Rose, Wiener Neudorf, 1993;
Rommen, Heinrich: Die ewige Wiederkehr des Naturrechts, Josef Kosel, Miinchen, 1947;
Schasching, Johannes SJ: Die Soziale Botschaft der Kirche. Von Leo XIII. bis Johannes XXIII.,
Innsbruck, Tyrolia Verlag, 1991;
Schmitt, Carl: Rémischer Katholizismus und politische Form, Miinchen, Theatiner Verlag, 1925;
Schmoélz, Franz Martin (Hrsg.): Das Naturrecht in der politischen Theorie, Wien,
Forschungsgespréch, Springer Verlag, 1963;
- Der Mensch in der politischen Ordnung, Salzburg, Verlag Anton Pustet, 1966;
- Schmolz, Franz Martin: Zerstérung und Rekonstruktion der politischen Ethik, Miinchner
Studien zur Politik, Minchen, 2. Heft, Verlag C.H. Beck, 1963;
Schnarrer, Johannes Michael: Norm und Naturrecht verstehen. Eine Studie zu Herausforderungen

der Fundamentalethik, Frankfurt am Main, Peter Lang, 1999;


https://de.wikipedia.org/wiki/Theodor_Herr

- Schneider, Heinrich: Europas Krise und die katholische Soziallehre — Herausforderungen und
Perspektiven, Be&Be Verlag, Heiligenkreuz, 2014;
- Spaemann, Robert / Léw, Reinhard: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung des
teleologischen Denkens, Miinchen, Piper, 1985;
- Strauss, Leo: Naturrecht und Geschichte, Stuttgart, Kéhler, 1956;
- Voegelin, Eric: Die Neue Wissenschaft der Politik, Munchen, Wilhelm Fink Verlag, 2004 /
The New Science of Politics, An Introduction, Chicago, University of Chicago Press, 1952;
- von Goethe, Johann Wolfgang: Samtliche Werke, Deutscher Literaturhausverlag, Berlin, 2003.
- Aquin, Thomas: De regimine principum (Uber die Herrschaft der Fiirsten), iibers. von Friedrich
Schreyvogl, Reclam, Stuttgart, 1971;
- Summa contra Gentiles: Oder die Verteidigung der héchsten Wahrheiten, (ibers. von Helmut
Fahsel, Fraumlinster-Verlag, Zirich, 1945;
- Summe der Theologie, zusammengefasst, eingeleitet und erldutert von Joseph Bernhart, Band
I-111, Alfred Korner Verlag, Stuttgart, 1954;
- von Nell-Breuning, Oswald: Gerechtigkeit und Freiheit, Grundziige katholische Soziallehre, 2.
Aufl., Minchen, 1985;
- von Schnénburg, Alexander: Die lassige Kunst des Anstands. 27 altmodische Tugenden fir unsere
heutige Zeit, Piper, Munchen, 2018.
- Waldstein, Wolfgang: Ins Herz geschrieben. Das Naturrecht als Fundament einer menschlichen
Gesellschaft, Ulrich Verlag, Augsburg, 2010.
- Weiler, Rudolf: Die soziale Botschaft der Kirche. Einfihrung in die Katholische Soziallehre,
Verlag Verband der wissenschaftlichen Gesellschaften, Wien, 1993;
- Einfuhrung in die katholische Soziallehre. Ein systematischer Abriss, Verlag Styria, Graz,
1991.
- Einfuhrung in die politische Ethik, Verlag Ulrich Moser/Styria, Graz, 1992.
- Gerechtigkeit in der sozialen Ordnung. Die Tugend der Gerechtigkeit im Zeitalter der
Globalisierung (Hrsg.), Duncker & Humblot, Berlin, 1999.
- Herausforderung Naturrecht. Beitrage zur Erneuerung und Anwendung des Naturrechts in
der Ethik, Austria Medien Service, Graz, 1996.
- Welty, Eberhard: Herders Sozialkatechismus. 3.Bénde, Verlag Herder Freiburg, 1951.
- Utz, Arthur Fridolin (Hrsg.): Bibliographie der Sozialethik. 9 Bande, Herder, Freiburg, 1960-1980.
- Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius X., Herder,
Freiburg, 1954.


https://de.wikipedia.org/wiki/Oswald_von_Nell-Breuning
https://de.wikipedia.org/wiki/Arthur_Fridolin_Utz

Internet-Quellen

Kurz gefasste christliche Soziallehre Johannes Messner:

https://www.univie.ac.at/messner-gesellschaft/christliche soziallehre.pdf

Civitas Institut: https://www.civitas-institut.de/

Comece - Europaische Bischofskonferenz: http://www.comece.eu/site/en/home

Die Neue Ordnung: http://www.die-neue-ordnung.de/

lustitia et pax mit Archiv zur Soziallehre: http://iupax.at
Linksammlung zur Katholischen Soziallehre: http://glaube-und-kirche.de/glaube20.htm

Kathpedia Beitrag zur Soziallehre: http://www.kathpedia.com/index.php?title=Soziallehre

Katholische Sozialwissenschaftliche Zentralstelle: https://www.ksz.de



https://www.univie.ac.at/messner-gesellschaft/christliche_soziallehre.pdf
https://www.civitas-institut.de/
http://www.comece.eu/site/en/home
http://www.die-neue-ordnung.de/
http://iupax.at/
http://glaube/
http://www.kathpedia.com/index.php?title=Soziallehre




	- Joseph Höffner: Christliche Gesellschaftslehre
	- Domenic Mélé: Christen in der Gesellschaft. Einführung in die Soziallehre der Kirche
	- Anton Rauscher SJ (Hrsg.): Handbuch der Katholischen Soziallehre
	- Johannes Messner: Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschaftsethik

