Kurs ..Philosophische Grundlagen des Abendlandes: Platon und die <

Riickkehr zu den Urspriingen der politischen Philosophie” '*‘
A

Dozent Dr. Felix Dirsch » > _dB°

15. Einheit: Christentum und Platonismus: Anmerkungen zu einem weiten Feld

a ) Innere Verwandtschaft des Denkens Platons mit dem Christentum
) Rezeption Platons beim Johannes-Evangelisten

v ) Rezeption Platons beim Apostel Paulus

¢ ) Augustinus als christlicher Platoniker par excellence

) Augustinus-Rezipient des 13. Jahrhunderts: Bonaventura

n) Marsilio Ficino und die Florentiner Akademie

a ) Innere Verwandtschaft des Denkens Platons mit dem Christentum

Platon ist in der christlichen Tradition stets als vorahnungsvoller Ankiindiger Christi gesehen worden.
In seinem wirkmdachtigen Werk iber den Staat fragt er sich, was ein vollkommen gerechter Mensch
tun musse, um sein Ideal zu demonstrieren. Wie wird in seinem Handeln — nicht nur in seiner Lehre
— die Idee vollkommener Gerechtigkeit umgesetzt? Der exemplarische Gerechte muss, so die kiihne
Prophezeiung, gegeilelt, gefoltert, gebunden, nach allen Misshandlungen sogar gekreuzigt werden.
Der Gerechte muss alle Ungerechtigkeiten der Welt auf sich nehmen, um sie zu tilgen. Nur so
kommen sie wieder aus der Welt. Die weit spateren Ansichten Anselms von Canterbury finden sich
an dieser Stelle bereits ansatzweise. Als zentraler Aspekt des Denkens Platons gilt neben der
Bedeutung des transzendenten Ideenkosmos der Gedanke der Wahrheit. Sie will die Seele zur
gottlichen Harmonie fuhren. Wichtig als Seelenfuhrer ist in diesem Kontext Sokrates. Er kann unter
christlichen Denkvoraussetzungen leicht durch Christus ersetzt werden.

B ) Rezeption Platons beim Johannes-Evangelisten

Die allgemeinen Vorgaben Platons finden bereits bei den biblischen Autoren rege Aufnahme.
Besonders der Verfasser des Johannes-Evangeliums rezipiert den Wahrheitsbegriff (alétheia). Schon
bei Johannes wird die Wahrheit personal verbirgt: namlich durch das Wirken Jesu: Wer die Worte
Jesu glaubt, ist in der Wahrheit, und die Wahrheit ist es, die frei macht. Dass das Wort Fleisch wird,
markiert aber eine Differenz Johannes‘ zu Platon. Der johannéische Christus bezeichnet sich als Weg,
Wahrheit und Leben. Demnach braucht Wahrheit eine \Verkorperung, die prézisiert, was unter
Wahrheit zu verstehen ist.

v ) Rezeption Platons beim Apostel Paulus

Doch auch zwischen Paulus und Platon existieren inhaltliche Gemeinsamkeiten. Paulus beansprucht
in seinen Briefen, die Wahrheit zu sagen. Christus gilt als der Biirge der Wahrheit. Die Wahrheit féllt
mit ihm zusammen. Paulus ist in diesem Punkt der kompromissloseste Zeuge, den man sich vorstellen
kann.



&) Mdglichkeiten und Grenzen der Verbindung: der Neuplatonismus

Allerdings ist zu erwahnen, dass die Verbindung Christentum und Platonismus nie bruchlos war und
sein konnte, denn: Durch die Fleischwerdung des Logos kam fiir strenge Platoniker etwas Anstoliges
in die Welt: Der vielleicht bekannteste Kritiker des friihen Christentums, Kelsos, war Platoniker. Dass
der Heiland ausgerechnet als Teil von Materie und Korperlichkeit die Erlosung bewirken kénne,
konnten Vertreter des Neuplatonismus nicht begreifen. Doch auch innerkirchliche Einwande gegen
diese Synthese artikulierten sich nicht allzu leise. Berihmt wurde der Ausspruch des frihkirchlichen
Theologen Tertullian, der fragt, was Athen mit Jerusalem zu tun habe, die Akademie mit Jerusalem,
der einen scharfen Schnitt zwischen Glauben und Welt markiert. Der abgefallene (,,Apostata‘“) Kaiser
Julian, der die heidnische Gotterwelt restaurierten wollte, ist nicht ohne neuplatonischen Hintergrund
zu verstehen.

Die philosophische Apologetik war fir das friihe Christentum unverzichtbar, weil man nur auf
diese Weise seinen eigenen Stellenwert in der Diskussion bestimmen konnte. Das Christentum kam
ja weltgeschichtlich spét in die Welt. Diese Tatsache war immer schon bekannt und musste
gerechtfertigt werden. Die christlichen Apologeten deuteten die Botschaft des Glaubens als
spezifische Auspragung einer uralten Wahrheit, wie sie auch bei Platon zum Vorschein komme
(,,Philosophia perennis®). Die spéte historische Ausprigung des Christentums bedeutet daher keinen
minderen Status der Wahrheitsverkiindigung.

Warum bedurfte es schon in der alten Kirche philosophischer Vorgaben, die vor allem der
Neuplatonismus bereitstellte? Die frihchristlichen Theologen brauchten Begrifflichkeiten, um die der
Bibel naher erldutern zu konnen. Man befand sich damals in Konkurrenz zu vielen anderen
weltanschaulichen Erklarungsversuchen, und das philosophische Denksystem des Platonismus stand
auf der Hohe damaliger Kontroversen. Diese Qualitat ist auch an dem zeitweiligen Siegeszug des
Neuplatonismus zu erkennen, etwa in der Version des Plotin.

€ ) Augustinus als christlicher Platoniker par excellence

Bereits die friihen Kirchenvéter, etwa Clemens von Alexandria und
Origenes, suchten die griechische Philosophie zur Bestimmung
dessen, was mit dem Gott der Christen gemeint ist. Die Antwort auf
diese Frage lieferte nicht die Gotterwelt der Umgebung, der
religiose Mythos, der seit Urzeiten in Form von Erz&hlungen
tradiert wurde. Joseph Ratzinger spricht von einer bewussten Wahl
des Logos durch die frithen Christen, die sich gegen den Mythos
entschieden haben. Die fruhchristliche Tradition reihte sich in die
philosophische Mythenkritik ein, die von Xenophanes bis Platon
reicht.

Augustinus geht (wie Origenes und Clemens) von einem
wahren und bestandigen jenseitigen Sein und einem Werdesein aus, das an diesem Sein teilhat.
Augustinus setzt wie Platon ens und bonum gleich. Das Schlechte wird als Beraubung des Guten
gedeutet. Das Universum wird mit dem jenseitigen Sein verbunden. Die vorchristliche Antike ging
von einem grundsétzlichen Immanentismus aus. Im Hintergrund ist fur Augustinus ein Denken
festzustellen, welches das jenseitige Sein mit dem personlichen Gott identifiziert. Bei Augustinus
beobachten wir eine ,kreative Umdeutung® (Joachim Ritter). Die Differenz von Religion und
Philosophie wird mehr und mehr hinfillig. Das Christentum mutiert bald zur ,,wahren Religion®.



Augustinus braucht das Rustzeug der Philosophie. Er verteidigt mit dieser Waffe den Glauben nicht
nur gegen die Heiden, sondern auch gegen innerkirchliche Gegner wie die Donatisten und die
Pelagianer.

Doch Augustinus hat nicht nur vom Platonismus bzw. Neuplatonismus theoretische
Anregungen fur sein Denken erhalten; er hat weiter das Erkenntnis- zum Lebensmodell umgeformt.
Aristoteles hat Platon dahingehend Kkritisiert, dass er Folgendes einwandte: Die Erkenntnis der
hochsten Idee trage nichts zur Losung praktischer Probleme bei. Augustinus sieht das Christentum
als umfassendes Lebensmodell auch fir praktische Fragen, so ist die Illuminationslehre nur ein Teil,
der fiir das Christentum an Bedeutung gewinnt. Was bedeutet Illuminationslehre? Der menschliche
Geist kann sich nur entfalten, wenn er Anteil am gottlichen Licht erhélt.

Diese Transformation des platonischen Ansatzes in ein christliches Lebensmodell &ndert
nichts am Vorrang des bios theoretikos. Ideal ist demnach die Abkehr von der Welt und die
Hinwendung zur Innerlichkeit. Zu den beriihmtesten Worten des Augustinus, die immer wieder zitiert
werden, gehort das Motto: ,,Gott und die Seele begehre ich ...“ Fiir die christliche Geistesgeschichte
sind solche Aussagen in allen Epochen wichtig. Sie tragen dazu bei, asketische Positionen zu
fundieren.

€) Augustinus-Rezipient des 13. Jahrhunderts: Bonaventura

Gegen die Aufnahme des griechischen ,,Heiden* Aristoteles in den fast geschlossenen
christlichen Horizont Europas im 13. Jahrhundert lief die augustinische ,,Rechte* Sturm. Einer der
Anflhrer dieses Widerstandes war der Franziskanermdnch Bonaventura. Neben Augustinus berief er
sich vor allem auf Boethius und Pseudo-Dionysios Areopagita, einem Mystiker, dem man &fters mit
einem Begleiter des Apostels Paulus verwechselt hat. Bonaventura hebt angesichts des neuen
Einflusses des Aristoteles die Gefahren der Profanisierung des Glaubens hervor. Bonaventura sucht
die Wahrheiten aulRerhalb der Welt. Vor diesem Hintergrund ist es naheliegend, dass er
Grundtheoreme Platons wie des Neuplatonismus heranzieht. Bonaventura hat das Ziel seines
theologischen Ansatzes klar formuliert: Der Einzelne soll sich von den Dingen der Welt abwenden
und in sich kehren, eine Verhaltensanleitung, die auf eine lange mystische Tradition ebenso wie auf
Augustinus verweist. Bonaventura beruft sich auf das géttliche Licht.

n) Marsilio Ficino und die Florentiner Akademie

Die christliche Rezeption Platons endet allerdings nicht mit Bonaventura. Die Florentiner Akademie
im 15. Jahrhundert interpretiert Platon vor dem Hintergrund einer humanistischen Erneuerung und
auf einer breiteren Textbasis. Die christlichen Erklarer (Augustinus, Pseudo-Dionysios-Areopagita,
Thomas) werden in den Kontext einer Urweisheit gestellt. Als Vertreter einer solchen Lehre gilt auch
Platon. Er wird in ein Koordinatensystem von Renaissance, Neuplatonismus und Christentum
eingeordnet. Es ist hier nicht nétig, Details zu erdrtern. Kurz soll ein inhaltliches Schema erwéhnt
werden: Deus, mens/intellectus, anima, natura, materia. Der Weg fihrt, vereinfacht ausgedriickt,
vom Gottlichen zur Materie. In der Neuzeit hat es als Anlehnung an dieses Schema immer wieder
Konzeptionen einer ,Kette des Seins“ gegeben. Viele Denker beriefen sich indirekt auf
neuplatonisches Denken, ohne dieses explizit zu erwdhnen. Solche Vorstellungen sind als platonisch-
neuplatonisch einzustufen. Sie kommen im Prozess des neuzeitlichen Denkens 6fters mehr implizit
als explizit zum Ausdruck.



