Meinungsfreiheit
als Voraussetzung

der liberalen Demokratie

Ihre Einschrinkungen und Bedrohungen

in Vergangenheit und Gegenwart

Von
Mag. Dr. Christian Machek
und

Dr. Stefan Lakonig

Forschungsarbeit

fiir das Cajetan-Felder-Institut

Wien, Dezember 2010



Inhaltsverzeichnis:

I. Demokratie — ein problematischer Begriff

Il. Der Staat als politische Gemeinschaft : Freiheit zum Staat

Ill. Der Allgemeine Wille und die Offentliche Meinung

Der ,allgemeine Wille” und die Diskussion

Das Parlament und seine Funktionen in der Demokratie

Die Standpunkt des Einzelnen und die Suche nach Wahrheit

Der Mensch und der andere

Von der Selbstbehauptung zur Selbstgerechtigkeit

Die orthodoxe Meinung und der liberale Glicksfall

IV. Eine kleine Geschichte der Zensur

China, Griechenland und Rom

Das Christentum

Aucthoritas non veritas facit legem

1789 — Freiheit auch der Meinung?

Totalitarismus im 20. Jahrhundert

Einschrankung der Meinungsfreiheit in der ,westlichen” Welt

V. Die Gegenwart - das Ende der Zensur?

Das Problem der freien Presse

Das Frageverbot

Die Versklavung an die 6ffentliche Meinung

VI. Demokratie: Auf der Suche nach Wahrheit

Literatur

11
13
15
17
17
18
19
21
22
22
23
24
25
27
30

34



. Demokratie — ein problematischer Begriff

Mogen Sie Demokratie? Mogen Sie Meinungsfreiheit? Eine komische Frage, denn jeder wird sie wohl
mit ,Ja“ beantworten. Oder zumindest jenen Kalauer Churchills vorbringen, dass Demokratie zwar
eine schlechte, aber doch die beste Staatsform sei, die wir haben kénnen und gegen Meinungsfreiheit
sei doch ohnedies nichts zu sagen - Sie ist ja die groBe Errungenschaft der demokratischen
Gesellschaft. Durch diese Antworten wird aber die Unsinnigkeit der Frage nur verdeckt. Genauso gut
kénnten wir fragen: Moégen sie Wetter? Gerade beim Wetter wird man sagen: Das kommt darauf an:

Sonnenschein oder Regenwetter? Und wirklich: Es kommt darauf an - auch bei der Demokratie.

Hans Kelsen, Mitschopfer der Osterreichischen Bundesverfassung, kritisierte die gedankenlose
Verwendung des Wortes Demokratie. Es sei das ,,die Geister im 19. und 20. Jahrhundert fast allgemein
beherrschende Schlagwort. Gerade darum aber verliert es — wie jedes Schlagwort — seinen festen Sinn.
Weil man es — dem politischen Modezwang unterworfen — zu allen moglichen Zwecken und bei allen
moglichen Anldssen beniltzen zu missen glaubt, nimmt dieser miBbrauchteste aller politischen
Begriffe die verschiedensten, einander oft sehr widersprechenden Bedeutungen an, sofern ihm nicht
die Ubliche Gedankenlosigkeit des vulgar-politischen Sprachgebrauches zu einer keinen bestimmten

“! Eine Phrase, die zu einer Keule

Sinn mehr beanspruchenden, konventionellen Phrase degradiert.
werden kann: Denn wenn sie beliebig ist, so entzieht es sich der Uberpriifung, was denn demokratisch
ist und was nicht. Dann kann man, da man ja die Uberpriifung nicht scheuen muss, den politischen
Gegner einer undemokratischer Einstellungen bezichtigen und ihn so zu den Bdsen stempeln. Dem
vermeintlichen Antidemokraten kann man sodann die demokratischen Rechte entziehen, er wird zum
Buhmann der Gesellschaft und der Versuch sich zu rechtfertigen oder zu verteidigen wird zur blofRen
Ausrede. Auf diese Weise wird einem schlieflich auch das Recht auf MeinungsduRRerung entzogen.
Auch heute scheint es Meinungen zu geben, die ein Verbrechen sind und die man daher nicht duern
darf. In dieser Arbeit werden wir uns daher mit dem Zusammenhang von Demokratie und

Meinungsfreiheit beschaftigen.

Der Kritiker des Parlamentarismus, Carl Schmitt, bringt es auf die kurze Gleichung von Demokratie als
Identitdt von Regierung und Regierten, Herrscher und Beherrschten, Staat und abstimmenden Volk,
Staat und Gesetz, Quantitativ und Qualitativ, kurz, als die Identitdat von Subjekt und Objekt staatlicher
Autoritat’. Fir Kelsen bedeutet Demokratie: ,Bildung des mafigeblichen staatlichen Willens durch ein
vom Volke auf Grund des allgemeinen und gleichen Wahlrechts, also demokratisch, gewdhltes

Kollegialorgan nach dem Mehrheitsprinzipe®.

Dennoch wollen wir uns nicht davor scheuen, wenigsten einige Punkte des modernen Staates
festzustellen. Dabei zeigt sich, dass er mit dem Begriff der Demokratie nur sehr unzureichend erfasst
ist. Denn der moderne Staat wird durch zwei Prinzipien (und nicht nur durch eines) bestimmt. Neben
die Demokratie tritt (begrifflich) die Rechtsstaatlichkeit (politisch eine Errungenschaft des

Liberalismus). Hier genligt die Problemstellung, welche Ortega y Gasset der Frage gegeben hat: ,Die

! KELSEN, Wesen und Wert der Demokratie, S. 153.
2 vgl. SCHMITT, Parlamentarismus, S. 35.
3 KELSEN, Parlamentarismus, S. 5f.



Demokratie antwortet auf die Frage: Wer soll die offentliche Gewalt austiben?, und ihre Antwort
lautet: Die Gesamtheit der Blirger. Aber sie sagt nichts dariber, wie weit die offentliche Gewalt
reichen soll. Der Liberalismus antwortet auf die Frage: Ganz abgesehen davon, wer die 6ffentliche
Gewalt auslibt, wie ist sie zu begrenzen?, und er entscheidet dahin, dal8 die 6ffentliche Gewalt, ..., auf
keinen Fall absolut sein kann; die Personen besitzen Rechte vor jeder Dazwischenkunft des Staates.
Die Tendenz muR dahin gehen, die Einmischung der 6ffentlichen Gewalt in bestimmten Grenzen zu
halten.“* Historisch gesehen war die Einschrinkung der Macht des Staates das erste Ziel
demokratischer Bestrebungen, die sich ja gegen den absolutistischen und spater gegen den totalitdaren
Staat gewendet haben. Erst nachdem die Freiheit vom Staat errungen war, konnte man sich zur

Freiheit zum Staat wenden: zur Gestaltung der Politik durch das Volk.

Die Grundiberzeugung oszilliert zwischen biurgerlicher Freiheit (Freiheit vom Staat) und
staatsbirgerlicher Freiheit (Freiheit zum Staat, zur Gestaltung der Gesellschaft), zwischen
Gewaltenteilung und Mehrheitsabsolutismus. Diese Haltung wird erganzt durch die sozialen
Bestrebungen, welche den Sieg der Billigkeit gegen die erstarrte Gerechtigkeit bringen sollen’. Sie

richten sich gegen Verschleierung und Vertiefung gesellschaftlich realer Ungleichheit.

* Beide Begriffe sollten, obwohl sie eng miteinander verbunden sind, voneinander unterschieden werden, nicht nur weil sie
ganz andere Dinge beschreiben, sondern auch, weil sie ganz andere Forderungen aufstellen. Ein Minderheitenschutz,
Menschenrechte etc. lassen sich rein demokratisch nicht begriinden. Das Volk konnte ja auch in demokratischer Art und
Weise bestimmen, dass bestimmten Gruppen Rechte entzogen werden kénnen. Solange es notig war, hat etwa der
Nationalsozialismus immer darauf geachtet, seine ,,Gesetze” als legal und damit als legitimiert darzustellen. Die NlUrnberger
Rassengesetze sind auf Basis der Weimarer Verfassung und des sog. Ermachtigungsgesetzes entstanden und konnen — da
das Reich auch aus dem Volkerbund ausgetreten war — nur auf Grund eines hoheren Menschen- oder Naturrechts als
ungultig behandelt werden. Genauso flieRen aber auch bestimmte Privilegien von Abgeordneten (Immunitat) aus ihrer
Stellung als Vertreter des Volkes gegeniiber der Macht der Krone und es ist heute nicht mehr als demokratische
Notwendigkeit begriindbar. Was einmal ein aus demokratiepolitischen oder rechtsstaatlichen Griinden notwendiges Recht
war, kann geschichtlich zu einem Un-recht, einem Privileg (Ubersetzt: Vor-recht) werden.

> Vgl. RADBRUCH, Rechtsphilosophie, S. 68.



Il. Der Staat als politische Gemeinschaft : Freiheit zum Staat

Worauf beruht eine politische Gemeinschaft? Auf Anerkennung, nicht auf Gewalt. Echte Herrschaft
grindet sich immer auf 6ffentliche Meinung. Sie ist Vorherrschaft einer bestimmten Geisteshaltung.
Der Mensch ist Druck ausgesetzt, der auf ihn wirkt: Gewohnheiten, Brauche, die geltenden Normen,
die eigenen und die fremden Interessen und vieles mehr. Auch der Staat ist ein solcher sozialer Druck®.
Freiheit ist immer in irgendeiner Weise vermittelt. Die Frage ist nur, wie sich das Zusammenspiel
zwischen dem Zwang des Staates und der Gesellschaft auf der einen und dem Individuum auf der

anderen Seite gestaltet.

Freiheit und Zwang sind nicht notwendig Gegensatze. ,Gewisse Volker haben zu gewissen Zeiten

diesem Zwang aus freien Stilicken die institutionelle Form gegeben, die sie vorzogen, sie haben den

«ul .
Es ist

gar nicht so wichtig, wie sich der Staat bzw. die staatlichen Institutionen gestalten, sondern ob sich

Staat ihren Lebensbediirfnissen angepasst. Das und nichts anderes ist das Leben als Freiheit.

diese ganz besondere Form, dieses System, im Einklang befindet mit dem, was man idealistisch

,Willen des Volkes” nennen kénnte.

Ein Staat der sich nur auf seine Gesetze und Institution verldsst, kann nicht bestehen, er muss sich auf
seine Birger, die Normunterworfenen, stlitzen. Die Ausgestaltung von Macht und Machtverteilung ist
immer an den Willen des Volkes gebunden. Wo sich die Herrschaft nicht im Einklang mit ihrer Zeit
befindet, kommt es zu Anderungen. Darauf beruht die Entstehung der Demokratie: Durch gesteigertes
Bewusstsein der eigenen Freiheit und Bedeutung, drangen immer weitere Schichten zur Teilnahme an
der sie betreffenden Herrschaft: Aus den erleidenden Objekten von Politik werden die handelnden
Subjekte®.

Und dennoch gibt es auch in der Demokratie Regeln, Gesetze, Ordnung, gibt es Herrschaft. Aber sie
beruht letztlich nicht auf bloRer Macht, sondern auf Anerkennung. ,Die Aufkiindigung des Gehorsams
durch die Machtunterworfenen kann also jeder Macht ihr Ende setzen. Keine Regierung also, die nicht
letzten Endes auf den Volkswillen gegriindet ware, kein Volk, das nicht gerade die Regierung hatte, die
es verdient, kein Staat, in dem nicht die Volksouveranitit soziologische Tatsache wire!“® Gegen das
Volk kann es keinen Staat geben. Das bedeutet aber nichts anderes als Volkssouveranitat.

Volkssouveranitat ist die Voraussetzung einer verwirklichten Demokratie. Die entscheidende Frage ist

®In diesem Zusammenhang fallt oft das Wort von der strukturellen Gewalt. Der Begriff, den die Politikwissenschaft Johan
Galtung verdankt, bezeichnet jene Macht, die den Menschen daran hindert, sich frei zu entfalten. Herrschaft wird hier ganz
negativ gesehen, als etwas Unnatdrliches. Wir vertreten hier eine andere Sicht, in der Herrschaft (auch als Selbst-
beherrschung) und Freiheit kompatibel sind.

’ ORTEGAY GASSET, Uber das rémische Imperium, Werke 1V, 418. Nehmen wir ein Beispiel: die DDR. Es gab in ihr
Menschen, die sich frei gefiihlt haben. Fiir sie war ihr Staat ein gerechter Staat. Es gab aber ebenso Menschen, die sich in
diesem Staat als unfrei erlebt haben. Immer wird es in einem sozialen Gebilde Menschen geben, welche die staatliche
Ordnung nicht als Rahmen ihrer Freiheitsverwirklichung, sondern als Einschrankung erleben. Fiir den Staat wird das zum
Problem, wenn er diese Gruppe nicht mehr unter Kontrolle halten kann. Die DDR ist unter dem Druck der StraRe
zusammengebrochen. Dieser Staat wurde nicht mehr als ,Freiheit”, sondern als ,Unterdriickung” erlebt und weil er daher
nicht mehr durch die Normunterworfenen getragen wurde, wurde er geschichtlich obsolet.

& Die moderne Demokratietheorie zieht es vor, diesen Vorgang nach der Art des Verstandes zu erklaren: Die Kosten, die
Menschen von der Herrschaft auszuschlieRen, sind hoher, als die Kosten, die Menschen an der Herrschaft zu beteiligen.

° RADBRUCH, Grundziige, GRGA Il, vgl. auch RADBRUCH, Rechtsphilosophie, S. 81.



aber jetzt, wie ein Staat dazu kommt, den Staatswillen und den Willen der dem Staat Unterworfenen

in eins zu setzen.

Ill. Der Allgemeine Wille und die Offentliche Meinung

Der ,,allgemeine Wille” und die Diskussion

So wie sich der menschliche Wille in Sprache und Handlung ausdriickt, zeigt sich auch der Staats- bzw.
der Volkswille auf verschiedenen Ebenen: im Parlament, in den Medien, in der Gesellschaft, in Wahlen
und sogar im einzelnen Staatsbirger. So wie das individuelle Leben fiir den Einzelnen, so ist die
Geschichte fir den Staat seine Willensverwirklichung und auch sein Gericht'®. Wir missen mit
Radbruch sagen, dass zur Rechtsetzung berufen ist, wer zur Rechtsdurchsetzung fahig ist'!, aber dass
sich die Rechtsetzung eben in der Geschichte — und damit im allgemeinen Willen (im Sinne Kants also
der Vernunft) — bewdhren muss. Wird der Wille nicht addquat verwirklicht, kommt es friiher oder

spater zu Anderungen oder Revolutionen.

Rousseau verdanken wird die Idee des volontée générale’?, des allgemeinen Willens. lhn zu
verwirklichen ist Sinn und Zweck des Staates. Er ist wirklich im Volk und zeigt sich in Abstimmungen,
der Allgemeine Wille ist der Wille der Mehrheit. Nach Locke stimmt der Birger im parlamentarischen
System nicht einem konkreten Gesetz, sondern der Art und Weise, der Erzeugung zu, dem abstakten
Resultat™, dem aus Abstimmung erzeugten Generalwillen. Wir kénnen also sagen, der allgemeine
Wille ist wirklich in der Verfassung, nicht aber unbedingt im einzelnen Gesetz. Wobei wir unter
Verfassung nicht nur die Verfassungsurkunde verstehen sollten (also die Verfassung, die ein Staat hat),
wir sollten an die gesellschaftlich-politische Gesamtordnung (also die Verfassung in der der Staat ist)

denken. Deshalb sind einfache Gesetze eben auch leichter zu andern als Verfassungsbestimmungen.

Die offentliche Meinung durch Billigung und Missbilligung sichert die gesellschaftspolitische
Grundnorm (um eine Kelsensches Wort ganz unkelsenianisch zu verwenden), die Grundlagen des
gesellschaftlichen Lebens. In demokratischen Staaten betrachtet man die ,,gemeinsame oOffentliche
Meinung in Form einer Willens- Wertgemeinschaft” zwischen Herrschenden und Beherrschten als
Ausgangspunkt.® Sie beruht zunichst einmal auf den grundlegenden Voraussetzungen einer
Gesellschaft (einer Art Grundkonsens). Rousseau verdanken wir die Erkenntnis, dass es Gesetze gibt,
die fur einen Staat viel wichtiger sind, als die geschriebenen: ,Gesetze, die nicht in Erz und Marmor,

sondern in den Herzen der Staatsbiirger eingegraben werden, die den eigentlichen Kern der

19 5chon bei Schiller finden wir die Worte von der Weltgeschichte als dem Weltgericht. Die letzten Verse seines Gedichtes
»Resignation” lauten folgendermaRen: GeniefSse, wer nicht glauben kann. Die Lehre / Ist ewig, wie die Welt. Wer glauben
kann, entbehre! / Die Weltgeschichte ist das Weltgericht. / Du hast gehofft, dein Lohn ist abgetragen, / Dein Glaube war
dein zugewognes Gliick. / Du konntest deine Weisen fragen, / Was man von der Minute ausgeschlagen, / Gibt keine Ewigkeit
zuriick.

1 vgl. RADBRUCH, Rechtsphilosophie, S. 91.

2 vgl. ROUSSEAU, Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsdtze des Staatsrechts. Ditzingen, S. ??

3 vgl. SCHMITT, Parlamentarismus, S. 34.

' HELLER, Staatslehre, GS I1I, S. 278.

1
1



Staatsverfassung ausmachen, die von Tag zu Tag neuer Kraft gewinnen; die, wenn die anderen
Gesetze veralten oder erléschen, sie neu beleben oder ersetzen, das Volk in dem Geiste seiner
Verfassung erhalten und an die Stelle der Macht der 6ffentlichen Gewalt unmerklich die Macht der
Gewohnheit setzen. Ich spreche von den Sitten, den Gebrdauchen und vor allem von der 6ffentlichen
Meinung, einem Teile der Staatskunst, der den Staatsmdnnern voéllig unbekannt zu sein pflegt,

obgleich von ihm der Erfolg aller anderen abhangt ...“"

Nun dirfen wir uns aber nicht damit zufrieden geben und einfach sagen: Die 6ffentliche Meinung als
Wille des Volkes ist Grundlage der Demokratie. Wir miissen vielmehr fragen: Wie kommt sie zu
Stande? Wie kommt es zu einem Konsens, wenn (iber eine Frage unterschiedliche Auffassungen
vorhanden sind? Denn wir sehen ja keineswegs den Rousseauschen Idealstaat verwirklicht, in dem alle

Entscheidungen einstimmig (oder fast einstimmig) und direkt getroffen werden.

,Die Vorstellung von dem filihrerlosen Entstehen einer einheitlichen 6ffentlichen Meinung dient der
Aufrechterhaltung der Fiktion von der herrschaftslosen Formung der Gesellschaft zur politischen
Einheit.“*® Ganz im Gegenteil |3sst sich feststellen, dass Meinungen gesellschaftlich und auch politisch
beeinflusst und sogar erzwungen werden konnen. Grundlage einer funktionstiichtigen
demokratischen Meinung ist der miindige Biirger. Oft genug erscheint der ,,miindige Birger” aber

geradezu selbst als eine , Fiktion“!

Madison, einer der Vater der amerikanischen Verfassung, bemerkt dazu: ,,Wenn es auch zutrifft, dal
alle Herrschaft, Regierung durch offentliche Meinung legitimiert ist, sich darauf stiitzt, so ist doch auch
wahr, daB bei jedem einzelnen die Kraft seiner Uberzeugungen, Meinungen und der Grad, in dem
seine Meinungen sein praktisches Verhalten, sein Handeln pragen, erheblich davon abhadngt, was er
glaubt, wie viele andere Menschen auch so denken. Der Vernunft des Menschen, der Mensch
Uberhaupt ist furchtsam und vorsichtig, wenn er sich allein gelassen fihlt, und er wird kraftiger und

zuversichtlicher in dem MaRe, in dem er glaubt, dal’ viele andere auch so denken wie er. v’

Die Frage ist also, wie wir zu einem staatlichen Wille kommen. Entweder durch den Zwang einer
Gruppe, die machtig genug ist sich durchzusetzen, das nennen wir Totalitarismus. Oder durch die
Diskussion und die Uberzeugung, das nennen wir dann Demokratie. Freiheit bedeutet
Selbstbestimmung. Gewahrt man allen die totale Selbstbestimmung, kommt man zur Anarchie, in der
es wiederum keine Freiheit sondern nur Willkiir geben kann. Da das aber nicht wiinschenswert ist,
erstrebt man in der Demokratie die groRtmogliche Anndherung an die Freiheit. Mit der absoluten
Mehrheit gelangt man zur relativ groSten Anndherung an diese Idee, sodass wenn schon ,nicht alle, so
doch méglichst viele frei sein sollen“*®. Das Majorititsprinzip bedeutet aber nicht Majorititsherrschaft,

denn beide, Majoritat und Minoritdt, missen sich miteinander verstandigen, sich vertragenlg. Der Ort

1 ROUSSEAU, Gesellschaftsvertrag, 2 Buch, 12 Kapitel

'® HELLER, Staatslehre, GS I, S. 281.

Y7 Federalist Papers No 49, 2 Februar 1788

1 KELSEN, Parlamentarismus, S. 30.

19 KELSEN beschreibt es so: ,Schon durch die Tatsache ihrer rechtlichen Existenz vermag die Minoritat den Willen der
Majoritat bis zu einem gewissen Grade zu beeinflussen und so zu verhindern, daR der Inhalt der auf dem Wege des
Majoritatsprinzipes geschaffenen sozialen Ordnung in einen absoluten Gegensatz zu den Interessen der Minoritat gerat”.
KELSEN, Parlamentarismus, S. 31.



an dem der Konflikt zwischen Mehrheitsmeinung und Minderheitsmeinung ausgetragen und im

Kompromiss gelost wird, ist das Parlament.

Das Parlament und seine Funktionen in der Demokratie

Das Volk stimmt bekanntlich nicht Uber alles selbst ab, sondern wahlt einen Ausschuss aus
Vertrauensleuten, der das Gbernimmt: das Parlament. Das Wesen des Parlaments ist das dynamisch
dialektische, wie Schmend es genannt hat. Mit anderen Worten: die Diskussion. Diskussion bedeutet
nicht einfach verhandeln, nicht Kampf der Interessen, sondern der Meinungen®, es geht um das
Ringen um Gerechtigkeit21 und Frieden. ,Freiheit der Demokratie, das ist die Freiheit des

w22

Kompromisses, die Freiheit des sozialen Friedens“*". Kelsen definiert die Diskussion nicht als die Suche

nach der absoluten Wahrheit, sondern als ,,Erzielung einer mittleren Linie zwischen den Interessen der

“2 also als den Kompromiss. Neben dieser pragmatischen Formulierung

Majoritdt und der Minoritdt
steht aber immer noch der hoch gepriesene Wert des allgemeinen Willens, der verwirklicht werden
soll, als Bestimmung des Staates. Flir Schumpeter ist die Behauptung, dass individuelle
WillensiuRerungen zu einem allgemeinen Willen tendieren, ein Unsinn*’. Der Durchschnittsbiirger ist
von einem stufenweisen Realitdtsverlust und einem Abfall intellektueller Leistungsbereitschaft
betroffen, sobald Fragen auRerhalb des direkten persénlichen Interesses auftauchen®. Schon daher
kénne in den meisten Fragen gar nicht von einer vorhandenen Meinung ausgegangen werden. Das ist
auch der Grund fir das Entstehen von Parteien, sie bieten eine Grundentscheidung in politischen
Fragen und Gbernehmen — im Sinne der Arbeitsteilung — die Ausarbeitung eines alles umfassenden
Standpunktes. Die Parteien sind entstanden als Interessenvertretungen, erst gegeniiber den
Regierungen des Absolutismus, spater als gleichberechtigte Partner innerhalb eines demokratisch
verfassten Staates. Die Entscheidung, sich einer Partei-Richtung zugehdrig zu fiihlen, bedeutet nicht,
mit der Partei in allen Einzelheiten tberein zustimmen. Oft genug wahlt man Parteien auch aus ganz
anderen Griinden (das geringere Ubel, ...). Parteien verfiigen heute oft genug tiber ein bewusst unklar
definiertes Programm, damit man moglichst viele Weltsichten vereinen kann — und damit moglichst
viele Wahler. Im gleichen Augenblick bemerken wir aber, dass die einzigen Gruppen, die heute noch
erfolgreich Politik betreiben, Lobbyisten, also Interessensvertreter, sind. Die Parteien haben, weil sie

niemanden wehtun wollen, weil sie Positionen zum Teil nur vertreten, weil sie sich medienwirksam

20 Vgl. SCHMITT, Parlamentarismus, S. 9.

! Heute scheint es oft so, als ginge es nicht mehr darum, durch Vernunft zu Gberzeugen, sondern nur mehr darum sich eine
Mehrheit suchen, also den faulen Kompromiss: ,,Die Menschen wissen, dass es meistens vorteilhafter ist, sich zu vertragen
als zu streiten und ein magerer Vergleich besser als ein fetter ProzeB.“ SCHMITT, Parlamentarismus, S. 10 Unabhéangig von
der tatsachlichen Umsetzung, die dem Ideal wohl nicht immer entsprechen kann, bleibt aber die Idee der Diskussion
bestimmend flr unser Verstandnis von demokratisch legitimierter Herrschaft. Schmitt erwartet, dass, wenn das Parlament
nicht mehr als , Institution evidenter Wahrheit” (SCHMITT, Parlamentarismus, S. 13), sondern bloR praktisch technisches
Mittel erkannt wird, es erledigt sei. Dem halt Thoma entgegen: "Der Schritt vom Glauben an die Diskussion zum
>Dezisionismus< ist geistesgeschichtlich langst vollzogen. Das Problem unserer Tage ist, ob die Dezision bei einer stabilen
Minderheit liegen soll (Obrigkeitsstaat, extrem: Diktatur), oder bei einer labilen jeweiligen Mehrheit (Parteienstatt); ob an
der Mehrheitsbildung alle Staats- angehorigen gleichmaRig beteiligt sein sollen (Demokratie) oder gewisse soziale
Schichten, seien es die Proletarier oder die Bourgeois, auszuschlieBen oder zu bevorzugen seien (Privilegienstaat).” THOMA,
RICHARD: Zur Ideologie des Parlamentarismus. 1925. zit. nach http://netzwerk-regenbogen.de/parl261100d.html.

z KELSEN, Parlamentarismus, S. 43.

2 KELSEN, Parlamentarismus, S. 40.

24 Vgl. ZOLO, Furstenherrschaft, S. 102.

% Vgl. ZOLO, Furstenherrschaft, S. 103.



http://netzwerk-regenbogen.de/parl261100d.html

positionieren lassen, das Wesentliche der Politik vielfach nicht mehr im Blick: das Gestalten von Staat
und Gesellschaft. Wenn wir heute von einer Krise der Demokratie, von einer Politikverdrossenheit
sprechen, dann sollten wir wohl besser von einer Krise der Parlamentarier, einer Krise der Politiker
sprechen. Dabei diirfen wir aber nicht das Wort Radbruchs vergessen, dass jedes Volk die Politiker hat,
die es verdient. Demokratische Organisationen kdnnen ohne demokratische Birger nicht optimal
funktionieren, auch das Parlament nicht. Bei der parlamentarisch-demokratischen Regierung geht es
darum, zwischen diesen verschiedenen Welt- und Problemsichten einen Kompromiss zu erzielen,

sofern diese auf vernilinftige Art und Weise vertreten werden.

Bagehot®® verdanken wir die treffende Beschreibung der praktischen Funktionen des modernen
Parlaments, die in England formuliert und praktiziert werden. Die Funktionen des Parlaments gehen
klar Gber die eigentliche Gesetzgebung und Bestellung der Regierung hinaus. Es ist 1) electoral
chamber, d.h. es wahlt die Regierung (“wisest people in den nation ... to choose for President the

”27) "wobei die Macht, die Regierung auch wieder abzuberufen nicht hoch

wisest man in the nation
genug eingeschatzt werden kann. Als nachstes nennt er 2) die expressive function “to express the
mind of the English people on all mattes which come before it”*%. In Verbindung damit steht 3) die
teaching function. Das Parlament als ein “great and open council of considerable men cannot be

"2 s “ought to teach the nation what it

placed in the middle of a society without altering that society
does not know”. Das Parlament bringt auch jene Themen auf, die der Regierung sonst verborgen
bleiben wirden: Die 4) informing function hat ihren Vorlaufer schon im Mittelalter, als es die
vornehmste Aufgabe des house of commons war, den Souverdn liber Missstinde (der Verwaltung
etc.) aufzuklaren®. Das Parlament hat die Aufgabe, auch das zu sagen, was sonst nicht gesagt werden
konnte. Als letzte, und bei weitem nicht wichtigste Funktion nennt er schlielich 5) die function of
legislation, die Gesetzgebung. Fiir eine funktionierende Demokratie sind die zuerst genannten
Aufgaben wesentlich entscheidender, denn nur sie verbiirgen jene Offentlichkeit und jene
Informiertheit des Biirgers, die eine Wahl tiberhaupt erst sinnvoll erscheinen lassen. Wenn wir also die
wichtigste Voraussetzung von Demokratie bedenken, so sehen wir darin die Moglichkeit einer
informierten Offentlichkeit, die als Volk Einfluss auf die Ausiibung von Herrschaft nimmt. In der
Demokratie stehen sich Herrschende und Beherrschte nicht mehr einfach gegentber, sie sind freilich
auch nicht immer in eins zu setzen. Auch in der Demokratie gibt es Herrschaftsauslibung (so kann der
Staatsbilrger etwa nicht einseitig die StraRenverkehrsordnung aufheben). Aber sie wird durch die

offentliche Meinung kontrolliert.

Wenngleich wir diese Aufgabe des Parlaments, Tribline fiir die MeinungsduBerung zu sein, nicht direkt

in der Verfassung finden, stellt sie doch einen ganz wesentlichen Bestandteil des Verstdndnisses von

2 BAGEHOT, Die englische Verfassung : Herausgegeben und eingeleitet von Klaus Streifthau. Berlin : Luchterhand , 1971.
Geb. 1826, gest. 1877; Verfassungstheoretiker, Chefredakteur von , The Economist”. 1867 schrieb er , The English
Constitution”.

*” BAGEHOT, Constitution, S. 115.

?® BAGEHOT, Constitution, S. 117.

? BAGEHOT, Constitution, S. 117.

* Heute miisste die Nation, als der gegenwadrtige Souveran, wohl eher liber die Missstdande seiner Abgeordneten aufgeklart
werden.

8



Parlament dar. Zumindest die Offentlichkeit der Verhandlung ist in der Verfassung verankert®.
Unsere modernen Demokratien, aber auch schon die Systeme im 19. Jahrhundert, waren sich der
Bedeutung von Offentlichkeit und Parlamentsdebatten bewusst. Dariiber hinaus besteht vor allem die
Moglichkeit des agenda settings, etwa Anregungen an die Regierung durch Resolutionsantrige®.
Weiters kdnnen medienwirksam Missstande aufgezeigt werden, der einzelne kann sich in Reden zu
profilieren suchen. Besondere Bedeutung haben auch die Berichte der Regierung, die der
Selbstdarstellung und Rechtfertigung dienen.

Die Standpunkt des Einzelnen und die Suche nach Wahrheit

Nun glauben aber die meisten Menschen, dass ihr Bild der Welt richtig ist — Was sollten sie denn auch
sonst tun? Falsch ist immer die Vorstellung der anderen, und wenn es einmal nicht mehr moglich ist,

die eigene Weltsicht aufrecht zu erhalten, fllichten viele in die Verdrangung.

Es sind Kunstgriffe des Denkens, den eigenen Standpunkt als wahr erscheinen zu lassen, man
schmuggelt in Aussagesdtze Wertungen ein, in dem der Standpunkt schon vorab entscheidet, was
wabhr ist. Letztlich driicken sich die Wertungen ja schon in der ,faktischen Wahl des Materials” als

,Fundierung meiner ,wissenschaftlichen” Lehren“*

aus. Goethe konnte sich des Spotts liber eine
solche Wissenschaftlichkeit nicht enthalten: Ein ,guter” Kopf erweise sich darin, dass er kunstfertig
,aus den vorliegenden Datis nur wenige Ginstlinge herauswahlt, die ihm schmeicheln; daB er die
Ubrigen so zuordnen versteht, dal} sie ihm nicht geradezu widersprechen, und dal} er die feindseligen
zuletzt so zu verwickeln, zu umspinnen und bei Seite zu bringen weiR, dalR wirklich nunmehr das Ganze

nicht mehr einer freiwirkenden Republik, sondern einem despotischen Hofe dhnlich wird.“**

Nun stellen wir fest, dass wir uns oft genauso verhalten, nicht nur in akademischen Diskussionen,
sondern in unserem Alltag! Wir sehen und héren nur, was wir sehen und héren wollen. Wie selten ist
man bereit, seine eigene Meinung und Weltsicht zu hinterfragen? ,Daher betrachtet jeder den
anderen als unvernilinftig und verstockt, wahrend der wahre Unterschied zwischen ihnen in der

unterschiedlichen Wahrnehmung liegt.“ **

«36

Goethe fasst das zusammen, wenn er sagt: ,Man wird nie

betrogen, man betriigt sich selbst.

Denn zweifellos, von den Voraussetzungen ausgehend, an die man glaubt, hat man selbst doch keinen
Fehler gemacht. Aber es sind ja gerade die Voraussetzungen, die man hinterfragen musste, nicht erst
die darauf aufbauenden Schlussfolgerungen. Die Pramissen unserer Weltanschauung aber sind nicht
der Erkenntnis, sondern nur des Bekenntnisses fahig. Wille und Wider-Wille, unsere Vorlieben und
Interessen entscheiden dariiber. Pramissen werden geglaubt und gewollt postuliert. Unsere gewahlte

Methode beruht auf einem bestimmten Interesse, einer Wahl. Inhalte einer Weltanschauung sind

*Lvgl. Art. 32 und 33 B.-VG

32 \/gl. WIDDER, Strukturen, S. 358.

3 ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 151.

3 GOETHE, Der Versuch als Vermittler von Subjekt und Objekt, GNWS 2, S. 16.
> LIPPMANN, Die &ffentliche Meinung, S. 212.

* GOETHE, Spriiche in Prosa, GNWS 5, S. 449.



erlebt, sind in und durch unser ganzes Leben erkampft, errungen®’. Weltanschauung ist all das, wie
man die Welt sieht, wie man sie versteht, sie begreift. Die Weltanschauung bringt , mit ihren

38

bestimmten Wertakzenten die Welt auf einen Nenner“*. Sie macht sie erfassbar, indem sie die Welt

in eine bestimmte Ebene legt, aber die Welt ,liegt nicht in einer Ebene, die Welt ist, um in diesem

Bilde zu bleiben, , plastisch®*“

. Die Welt ist vielseitig, weil ich sie von vielen Seiten aus betrachten
kann. Das ist die wichtige Einsicht des erkenntnistheoretischen Relativismus: Die Welt kann von
verschiedenen erkenntnistheoretischen Zugangen aus betrachtet werden. Und: Die Welt wird immer

von Menschen betrachtet. , Die Sinne trligen nicht, aber das Urteil tr[]gt”40

, sagt Goethe und Steiner
verdeutlicht das: ,Ein falsches Urteil kann erst entstehen, wenn man sich lber das, was die Sinne
beobachten, Gedanken macht. Wenn uns z.B. der Mond im Aufgangspunkte groRer erscheint als im
Zenith, so haben wir es nicht mit einem Irrtum, sondern mit einer in den Naturgesetzen wohl
begriindeten Thatsache zu thun. Ein Fehler in der Erkenntnis entsteht erst, wenn wir das ,gréRer” und

,kleiner in unrichtiger Weise deuten, d.h. uns ein falsches Urteil dartber bilden.“**

Eine Demokratie bedarf einiger Voraussetzungen, um funktionieren zu konnen: Sie braucht
demokratisch gesinnte Birger und verantwortungsbewusste Politiker, sie braucht eine echte Kontrolle
der Regierung durch die Regierten und sie braucht, gleichsam als eine Art von Grundiiberzeugung, den

Glauben an die Moglichkeit von Wahrheit. Gerade dieser letzte Punkt bedarf einer Erklarung.

Die Menschen miissen sich an ein Allgemeines gebunden fiihlen, das Uber ihnen steht, wenn eine
staatliche Gemeinschaft moglich sein soll. Uber die Verschiedenheiten der Einzelmeinung hinaus,
muss man das suchen, was allen gemeinsam ist. Sokrates hat als Grundlage der Gemeinschaft die
Suche nach der Wahrheit definiert. Es ging ihm nicht um einsames Erforschen oder Gribeln, sondern
um das Gesprach, um eine ernsthafte Unterhaltung.*? ,, Wo zwei miteinander, ernstlich nach Wahrheit
trachtend, ihre Ansichten austauschend, da entdeckt sich zwischen ihnen als ein Zwang der
Anerkennung eine hohere, eine andersartige Notwendigkeit, als diejenige war, mit welche der Lauf
des Lebens einen jeden von ihnen zu seiner Meinung getrieben hatte.“** Zuerst hatte der Mensch die
Vorstellung von der Welt, die ihm aus seinem Leben zu kam, sie entwickelte sich aus seinem Leben in
und mit der Welt. Aber wenn zwei Menschen sich Uber ihre Sicht der Welt austauschen, was
zwangsldufig geschieht, da es den einzelnen Menschen gar nicht gibt, dann wirkt das auf seine
Weltsicht zuriick. Wenn sie versuchen, eine Vorstellung zu finden, die ihnen gemeinsam ist, dann
missen sie sich an einige fiir alle geltenden Erkenntnisse und Regeln halten, die wir letztlich mit der
Suche nach der Wahrheit identifizieren kénnen. Im gemeinsamen Suchen muss man sich zuerst auf
das besinnen, was jeder anerkennt, der ernstlich nach Wahrheit strebt. Das bedarf zuerst der
Anerkennung der Wiirde des Menschen. Wenn ich den anderen als Mensch anerkenne, erkenne ich
gleichzeitig die Moglichkeit an, dass er auch recht haben kann, d.h. aber auch, dass ich vielleicht

unrecht haben kénnte. Gemeinsam kdnnen wir leichter nach der Wahrheit suchen, weil vier Augen

7 vgl. ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 152.

38 ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 133.
3 ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 133.
0 GOETHE, Spriiche in Prosa, GNWS 5, S. 349.

*! Steiner in GOETHE, Spriiche in Prosa, GNWS 5, S. 349. (FN)

“2 \/gl. WINDELBAND, Priludien 2, S. 67.

** WINDELBAND, Priludien 2, S. 67.

10



bekanntlich mehr sehen, als zwei. Damit ist aber nicht gesagt, dass die Mehrheit immer recht hatte.
Der Appell an die Masse, so schreibt Windelband, scheint zwar plausibel zu sein, kann aber
philosophische keineswegs beruhigen. ,Die Quantitat tatsachlicher Billigung ist niemals ein Beweis der
Normalitat. Die Mehrheit kann ebenso gut fehlgehen wie der Einzelnen, und es fragt sich sehr, wofir

“¥ Aber Demokratie ist gar nicht das Ankommen an der ersehnten

die groRere Wahrscheinlichkeit ist.
Kiste, ist nicht das Ende der Geschichte, sondern sie ist die stlirmische Fahrt dem Ziel entgegen.
Denken und Austausch ist nur solange moglich und sinnvoll, solange man an die Maoglichkeit der

Wahrheit glaubt. Tut man das nicht, so bleibt letztlich nur der Verweis auf die Macht des Starkeren.

Der Mensch und der andere

,Der Mensch, das soziale Wesen, ist immer wie nach aullen gewendet: Lebensgefihl gewinnt er im

“ Auf die Meinung, die ein

Grunde erst durch die Wahrnehmung, was andere von ihm denken ...
Mensch von Dingen, Ereignissen, kurz von allen Inhalten der Erfahrung und des Denkens hat, hat nicht
nur seine Weltanschauung, sondern auch die Gesellschaft, d.h. die anderen, einen nicht zu gering
einzuschatzenden Einfluss. Die pragende Bedeutung von Sprache und Brauchen haben wir bereits
angeschnitten. Nicht weniger wichtig ist aber unser Verhaltnis zu unseren Mitmenschen, die Stellung,
die wir zu ihnen einnehmen. Fir mein Denken ist auch das Denken der anderen, vor allem ihr Denken

liber mich, ausschlaggebend.

Gerne stellt man sich den Menschen als selbstbestimmt und autonom vor, ein freies Wesen, das seine
Freiheit in Denken, Sprache und Handlungen umsetzt. Aber der Mensch ist gar nicht immer klug, gut,
edel und selbstbestimmt. Er ist manchmal uninformiert, gutmiitig, gleichgiiltig und beeinflussbar.

46

Oder wie Noelle Neumann sagte: ,Der Mensch ist furchtsam und vorsichtig“™ und nicht mutig und

selbstbewusst.

Locke schrieb in seinem Essay (iber das Verstehen: ,Wer sich vorstellt, daR Lob und Tadel fiir den
Menschen keine sehr starken Beweggriinde seien, um sich den Meinungen und Regeln seiner
Zeitgenossen anzupassen, der ist offenbar mit der Eigenart und Geschichte der Menschheit wenig
vertraut. [...] Niemand aber entgeht der Strafe des Tadels und des Mif¥fallens seiner Umwelt, der
gegen die Mode und die Ansicht derjenigen Gemeinschaft verstoRt, der er angehort und sich

empfehlen maéchte.

Wir achten bei dem, was wir sagen, auch darauf, wie es von unserem Gegeniliber angenommen
werden konnte. Es gibt Menschen, die immer provozieren, die immer eine , andere Meinung” haben
missen. Diese Gruppe ist aber keineswegs in der Mehrheit, meistens treffen wir Menschen, die eine
Meinung haben, die mehrheitsfahig ist. Warum? Ist die Meinung mehrheitsfahig, weil so viele sie
vertreten, oder vertreten sie so viele, weil sie glauben, sie ware mehrheitsfahig? ,Wir machen
Aussagen Uber samtliche Gegenstande des Universums, wobei wir dem, was die Leute sagen, ohne

weiteres Kredit einrdumen, also gleichsam Schecks auf ein Konto ausstellen, dessen Bilanz wir niemals

* WINDELBAND, Priludien 2, S. 118.

> NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 120.
“® NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 107.
47 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 98f.

11



gelesen haben. Das intellektuelle Leben des Menschen geht auf Rechnung der Gesellschaft, in der er
lebt, deren Kreditfahigkeit er aber niemals in Frage gestellt hat. Er lebt als Automat seiner
Gesellschaft“*®

unser Weltbild einbauen kénnen. Oft sind es nicht Zensur oder Unterdriickung, sondern einfach

. Tatsachlich ist es ja so, dass wir nur einen kleinen Teil unsere Umwelt erfassen und in

Desinteresse, ein Mangel an Neugier, der unseren Zugang zur Welt beschrankt. Informationen waren
zwar verfligbar, aber man will das unbekannte Land nicht betreten. Wir begniigen uns daher mit dem,
was wir an sekundaren Erfahrungen dariiber horen oder sehen. Wenn wir zu einem Thema keine
Meinung haben, jemand teilt uns seine mit und diese klingt auf den ersten Blick ganz verniinftig, so
neigen die meisten Menschen dazu, darin ,ihre” Meinung zu héren, ganz unbewusst nehmen sie sie
auf. Man wird sich in solchen Fillen leichter von einer anderen Meinung liberzeugen lassen, denn die
Sache liegt einem ja nicht am Herzen, aber fir den Anfang Ubernimmt man eine dargebrachte
Meinung, statt sich selbst eine zu erarbeiten. Das ist an sich auch kein groRes Problem, denn es ist
»eine unertraglichen und undurchfiihrbaren Fiktion, dass jeder von uns eine kompetente Meinung zu

allen 6ffentlichen Angelegenheiten erlangen miisse“®.

Man wird nicht immer so weit gehen missen wie Locke, der gesagt hat: ,Eine Grundlage fiir unsere
Zustimmung ist die Meinung der anderen ... was wir unsere Meinung nennen, gehort uns nicht, ist

“0 Grundsatzlich wird

nicht von uns erzeugt, ist ein einfacher Widerschein der Meinung der anderen.
man sich Hume anschlieBen konnen, der ,Of the Love of Fame” geschrieben hat: ,Auch sehr
urteilsfahigen und klugen Menschen wird es schwer, ihrer eigenen Vernunft oder Neigung zu folgen,

wenn dieselbe sich im Widerspruch mit derjenigen ihrer Freunde und taglichen Gefihrten befindet.”*

Wer kennt nicht Menschen, die eine Meinung vertreten, nicht weil sie sie teilen, sondern weil sie sich
einen Vorteil davon versprechen? Die Politik lebt fast ausschlieBlich von vorgegebenen Meinungen
und falschen Versprechungen. Aber gerade hier wird etwas deutlich: Ein solches Verhalten macht nur
Sinn, wenn es Menschen gibt, die einem glauben. Wenn man also darauf rechnen kann, dass eine
genigend grofRe Anzahl von Menschen diese vorgetragene Meinung teilt und einem glaubt, dass man
auf ihrer ,Seite” steht. Das Wort ,Glaubwirdigkeit” ist die meinungstechnische Seite der
Kreditwiirdigkeit. Es macht also durchaus Sinn, sich auch so zu verhalten, wie man zu denken vorgibt,
wenn man nicht als unglaubwirdig erscheinen will. In diesem Sinn hat Machiavelli Gber die Firsten
gesagt, dass er wenigstens so tun misste, als besdRe er die Tugenden (Giite, Treue, Menschlichkeit,
Aufrichtigkeit, Religiositat usw.): ,Ich weill wohl, dalk ein jeder zugeben wird, wie I6blich es ware,
wenn ein First von all den obengenannten Eigenschaften nur die besitzt, welche fiir gut gelten; da
aber die Art der Menschennatur es nicht verstattet, sie alle zu besitzen, noch sie ungeschmalert zu
pflegen, so mul er klug genug sein, um den Ublen Ruf derjenigen Eigenschaften zu meiden, durch

«52

welche er die Herrschaft verlieren kdnnte;“”* Mit einigen Abstrichen trifft das auch heute noch auf

Politiker zu.

*® ORTEGA Y GASSET, Der Mensch und die Leute, Werke VI, S. 236.
49 LIPPMANN, Die 6ffentliche Meinung, S. 29.
% NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 100.
°1 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 105.
52 MACHIAVELLI, Der First, XV. Wodurch die Menschen, insbesondere die Fiirsten, Lob und Tadel erwerben, S. 75.
12



Sobald wir in der Frage der Meinung den einzelnen verlassen und uns die Meinung zwischen den
Menschen ansehen, so geht es nicht mehr um Sein, sondern genauso um den Schein, den man
erweckt. Fir den Einzelnen ist es aus personlichen Griinden wichtig, mit sich und seiner Weltsicht im
Einklang zu sein, weil er ansonsten ein psychologisches Problem bekommen kann. Denken Sie sich
einen Veganer, der Fleischverkoster ware. Jeder Mensch versucht mit sich selbst im Reinen zu sein,
das funktioniert vielleicht nicht immer, aber doch im GroRteil der Falle (umso leichter, je weniger
selbstreflexiv ein Mensch ist). Die ndchste Ebene erreichen wir in der Beurteilung eines Menschen von
auBen. Wenn jemand ununterbrochen anders handelt, als er spricht (Wasser predigt und Wein trinkt),
so verliert ein solcher Mensch unsere Achtung, er wird unglaubwiirdig. Ein unzuverldssiger

Geschaftspartner wird langfristig keine Geschafte mehr abschlieBen kdnnen.

Von der Selbstbehauptung zur Selbstgerechtigkeit

Die offentliche Meinung wirkt auf den einzelnen Menschen in vielerlei Hinsicht ein. Einerseits enthebt
sie ihn der Notwendigkeit, sich eine eigene Meinung zu allem und jedem bilden zu missen, d.h. sie
reduziert die Komplexitat der Welt, weil sie uns schon einige standardisierte Antworten auf bestimmte
Fragen und Probleme liefert. Wir erfahren, was andere zu einem Thema denken, was gerade ,in“, was
gerade ,out” ist. Wir kdnnen damit rechnen, dass bestimmte Dinge geschehen und andere nicht, weil
man das eben so tut oder auch nicht. Die Gesellschaft und die 6ffentliche Meinung machen unser
gemeinsames Leben lUberhaupt erst moglich. Andererseits ist es schwierig eine andere Meinung zu
vertreten als die 6ffentliche Meinung. Und hier begegnet uns die grofle Gefahr, denn oft Giberzeugt sie
nicht, sondern zwingt den Menschen unter ihre Macht. Der gesellschaftliche Druck, sich ,richtig”, also
angepasst, zu verhalten, kann oft sehr groR sein. Es gibt Dinge, die man in bestimmten Gesellschaften
nicht sagen und nicht tun darf, wenn man nicht ausgeschlossen werden mdchte. Die 6ffentliche
Meinung ist immer die herrschende Meinung und sie hat verschiedene Mdéglichkeiten den Menschen
ihre Sicht der Welt aufzuzwingen. Losen wir uns von der Vorstellung ,6ffentliche Meinung” ware eine
Angelegenheit der birgerlichen Gesellschaft und nur dazu da, die herrschenden zu kontrollieren. Im
Gegenteil ist sie selbst recht herrschsiichtig. Die Antike und das Mittelalter kennen ebenso eine
,Offentliche”, d.h. eine allgemein akzeptierte Meinung, eine Weltsicht, wie es das 17. und 19.
Jahrhundert tut. Die birgerliche Gesellschaft hat sie zwar fiir sich zu instrumentalisieren verstanden,
indem sie sie auf die Basis des ,Volkes” gebracht hat, aber ihre Funktionsweise hat sie nicht verandert.
Wir werden uns in dieser Arbeit noch mit den zwei Phasen des 6ffentlichen Drucks beschéaftigen. Zu
allen Zeiten wurde die MeinungsdulRerung eingeschrankt - erst durch die Herrschenden, welche den
Beherrschten gegeniliberstanden, dann durch die Fiktion der Identitdit von Beherrschten und
Herrschenden (Demokratie). In ihr wurde, weil man die Zensur nicht mehr so einfach durch den Staat

durchfihren konnte, die Selbstzensur der Gesellschaft wirkmachtig.

Die offentliche Meinung, die Frage, wie in einer Gesellschaft geherrscht werden soll, ist eine
hochinteressante Frage. Wie kommt Einigkeit, Konsens in dieser Frage zu Stande? Entweder kann man
die politische Einheit durch Uberzeugung schaffen, oft genug aber versuchen die Michtigen sie auch

bewusst durch Einsatz von Gewalt zu erzwingen.

13



Jedes soziale Gebilde muss seinen Bestand verteidigen. Es braucht Konsens (iber das
zugrundeliegende Wertsystem Uber die Art und Weise, wie man sich in ihr die Welt vorstellt. Soziale
Regelungen, Leitbilder, Leitkultur und Selbstbehauptung sind unerladsslich. Aber sie konnen leicht in
Selbstgerechtigkeit umschlagen. Aus der Notwendigkeit einen Konsens zu erzielen, kann leicht der
Gedanke entstehen, ihn nicht durch Uberzeugung, sondern durch Macht und Gewalt zu erzwingen.
Die integrative Leistung einer Gesellschaft ist nie abgeschlossen. Auch fiir unsere moderne und
demokratische Gesellschaft ist eine solche Aufgabe keineswegs durch die demokratische Methode
allein schon erfolgreich. ,Bei einem niedrigen kulturellen Integrationsgrad, wie er in einer
Schmelztiegelgesellschaft wohl anzunehmen ist, muB sich ein besonders hoher Bedarf an
Integrationsleistung ergeben. Auf die Gegenwart bezogen lautet das Argument, dass auch heute
angesichts der Veranderungen der Wertsysteme ein niedriger kultureller Integrationsgrad vorliegen
koénnte; und damit auch ein entsprechendes Anziehen der Zigel der 6ffentlichen Meinung, der Scharfe

“33 Es kann auch in demokratischen Gesellschaften nicht

der Isolationsdrohung gegen das Individuum.
sosehr die rechnerischen Mehrheit der Wahltage Einfluss auf die Bildung einer 6ffentlichen Meinung
als Grundkonsens haben als vielmehr ,aggressiver Glaubensgewissheit auf der einen Seite und

Isolationsfurcht, gekoppelt mit dngstlicher Umweltbeobachtung, auf der anderen.“>*

Jede Gesellschaft verfiigt tGber ein bestimmtes Selbstverstandnis, das sich im Alltag ausdriickt und
bewidhrt. Im Grunde kdnnen wir zwei Fille unterscheiden®. Entweder es gibt eine als orthodox
vorgestellte Selbstdefinition, eine bestimmte Meinung, eine bestimmte Art des Seins, die man, wenn
man zu der Gesellschaft gehoren will, glauben muss — oder zumindest muss man so tun, als wiirde
man das tun. Die orthodoxe Meinung kann man wirklich glauben, man kann sie auch unter dem
Deckmantel der Nitzlichkeit betrachten®. Zum anderen kann die Grundlage der Gesellschaft gar nicht
in einer ganz bestimmten Doktrin, einer bestimmten Meinung begriindet sein, sondern nur in dem
Wunsch nach Ruhe und Ordnung. In diesem Falle kann der Staat auch widersprechende Doktrinen
erlauben, solange sie nicht in einen zu heftigen Konflikt geraten. Daflir muss man, so wie es der
Liberalismus ja getan hat, von einem redlichen intellektuellen Kampf der Meinungen ausgehen, aus
dem letztlich die bessere hervorgeht. Wenn eine Partei aber in diesem Kampf nicht relissieren kann,
wenn es ihr vielleicht aus taktischen Griinden wiinschenswert erscheint, diesen Kampfplatz zu
verlassen, nimmt sie ihre Zuflucht gerne zu anderen Angriffen, und dazu gehort, den anderen eines

unmoralischen, falschen, Verhaltens zu zeihen, ihn als auBerhalb des Grundkonsenses hinzustellen.

53 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 197. ,Ein hoherer Grad von Gefahr verlangt nach einem héheren Grad von
Integration, und hohere Integration wird erzwungen durch scharfere Reaktionen 6ffentlicher Meinung.” (ibid. 199)

>* NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 198.

> Vilfredo PARETO beginnt seine Schrift Gber den Tugend-Mythos, eine Auseinandersetzung mit Zensur und
Meinungsfreiheit, mit einer interessanten Feststellung. Er unterscheidet ndamlich zwischen a) einer als orthodox geltenden,
bestimmten Meinung, und b) dem Wunsch nach Ruhe und Ordnung. Aus beiden Griinden kann es zu Zensur kommen. Vgl.
PARETO, Tugend-Mythos, S. 43ff und 46ff.

%5 Das Edikt von Nantes, welches den Protestanten Religionsfreiheit in Frankreich zusicherte, wurde von Louis XIV. damit
begriindet, dass es fiir ein Land niitzlicher wére, nur eine Religion zu haben. Vgl. PARETO, Tugend-Mythos, S. 45.

14



Die orthodoxe Meinung und der liberale Gliicksfall

Nehmen wir also drei Fille an:

1) Es gibt eine bestimmte orthodoxe Doktrin, die gilt. Gegen sie darf nichts gesagt oder getan werden.
Wer das doch tut, stellt sich aulRerhalb der Gesellschaft und ist daher zu bestrafen. Dies tritt uns im 20.
Jahrhundert etwa im Nationalsozialismus und im Kommunismus entgegen, in der McCarthy Ara aber
auch in den USA. (Dort nur insofern weniger streng, als dass man dort nicht um sein Leben flirchte

musste.)

2) Haben wir den liberalen Idealfall, der mit Kant sagt, es gibt zwar Wahrheit, aber diese ist rein
formal. Da sie inhaltlich nicht bestimmt werden kann, kénnen wir nur den formalen Rahmen fir
Erkenntnisse abstecken. Diese Erkenntnisse haben sich dann im Alltag zu bewdhren. Tun sie es, so ist
es wahrscheinlich, dass sie einen Umstand der Welt annahernd richtig umschreiben. Man kann in so
einem System um die Deutungshoheit im redlichen intellektuellen Kampf ringen. Solange sich alle an
die Regeln dieses Kampfes halten, besteht in der Theorie die Mdoglichkeit, Ordnung und Ruhe des
Gemeinwesens aufrecht zu erhalten. Die Probe auf die ,Wahrheit” ist die Nitzlichkeit. Wenn ein
System sich also als niitzlich erweist, dann spricht das fir den Wahrheitsgehalt dieser Weltsicht®. Wir
kénnen die Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung einer Gesellschaft zu ihrem Selbsterhalt
weiterdenken. Nitzlich fur eine Gesellschaft ist, was ihrem Erhalt und Fortschritt dient (zumindest
aber nicht ihre Auflosung beschleunigt). Jedes soziale Gebilde entwickelt sich fort, will dabei aber im
Grunde sich selbst auch erhalten. Darin ist es dem einzelnen Menschen verwandt, der ja auch alter
wird und sich selbst dabei erhalten moéchte (nicht nur in physischer sondern auch in psychischer
Hinsicht).

Solange in einer Gesellschaft Giber diesen Weg eine durchsetzungsfahige Doktrin — auch die bloR
formale Zielvorstellung von Ruhe und Ordnung ist schon eine solche — herrscht, die auch tatsachlich
erfolgreich diesen Weg geht, wird es zwar in dieser Gesellschaft immer noch den intellektuellen Kampf
geben, aber er wird sich nicht um die letzten Ziele bewegen, es wird ein Kampf sein, der daher auch
nicht mit Gbergrofer Brutalitat gefiihrt werden wird, da es ja nur um Anpassungen einer im Grunde
von allen akzeptierten Strategie geht. Ein solches System dirfen wir demokratisch nennen. Es beruht
letztlich auf der liberalen Einsicht, dass man sich nicht totschlagen, sondern lieber miteinander reden

und verhandeln soll. Der Kompromiss, der erzielt werden kann, verbiirgt die Einheit der Gesellschaft.

Das Problem tritt auf, wenn die Doktrin sich als nicht so stabil erweist, wie man annahm, wenn sich

Gegenstromungen bilden, die nicht mehr einfach abgetan werden ko&nnen, wenn also der

>’ Nun ergibt sich aber das Problem, dass man fragen kann, von welchem Standpunkt aus ist denn etwas niitzlich und von
welchem nicht? Mit anderen Worten: Nichts ist an sich niitzlich, sondern nur fir ein bestimmtes Ziel hin. Nehmen wir das
Wort ,Effizient”. Ein Unternehmen gilt als effizient, wenn die Ausgaben die Einnahmen nicht libersteigen, wenn es also
Gewinne macht. Kénnen wir aber die Definition , Effizient = Gewinne“ auch auf ein Krankenhaus umlegen? Muss ein
Krankenhaus Gewinne abwerfen? Tatsachlich wiirden heute nicht wenige eine solche Aussage bejahen. Die klassische
Effizienz eines Krankenhauses liegt aber darin, dass Menschen dort gesund werden kénnen. Nitzlichkeit ist also eine Frage
der Zielbestimmung, die nicht wieder selbst mit Nitzlichkeit bestimmt werden kann.

15



Grundkonsens als solches wirklich in Frage gestellt wird. Eine Gesellschaft kann gegeniiber ,,Spinnern”,
welche ihre grundsatzliche Ausrichtung negieren, solange nachsichtig sein, wie diese eine so geringe
Zahl und Anhangerschaft haben, dass man sie ignorieren kann, solange sie also nicht gefahrlich sind.
Kann sie das aber nicht mehr, dann wird sie zu Gegenmalinahmen schreiten. Da das Verbrennen von
Biichern und Menschen heutzutage nicht mehr die positive Offentlichkeitswirksamkeit hat wie noch in
friheren Zeiten, muss man also zu subtileren Mitteln greifen. Wie arbeiten also die McCarthys der

Gegenwart?

Damit kommen wir schlieBlich zu einem System c), das in sich nicht mehr auf Ordnung und Harmonie
beruht, sondern in den intellektuellen Biirgerkrieg eingetreten ist. Wahrend wir es im vorigen Bild
eher mit einem sportlichen Wettkampf zwischen Gentlemen zu tun haben, der im Klima einer
allgemeinen Fairness geftihrt wird, der die Regeln des Spieles beachtet, so stehen wir hier vor dem
Bild des Machtkampfes mit allen Mitteln.

Der Kampf darum, wohin eine Gesellschaft, ein Staat gehen soll, wird ja nicht im Elfenbeinturm der
Wissenschaft, auf dem Fechtboden des Geistes, wie es Rathenau nannte, ausgefochten, sondern im
Ring der Politik und der politisch-wirtschaftlichen Interessen. Und da sehen wir plétzlich, dass Politik
gar nicht der redliche intellektuelle Kampf ist, sondern oft ein sehr brutaler Kampf mit nur sehr
wenigen Regeln, dafiir aber mit einigen geheimen Abmachungen, die dem Publikum gar nicht alle
bekannt sind. Hermann Heller, einer der groRen Gsterreichischen Staatsrechtslehrer, stellt fest: ,,In
allen Zeiten kommt aber die Abgabe von MeinungsduBerungen zustande durch Drohung, Kauf und
Uberredung, also durch gesellschaftliche, konomische und intellektuelle Uberlegenheit des einen
Uiber den anderen. Unendlich fein sind Uberginge zwischen Nétigung und Anerkennung, zwischen

juRerem Zwang und innerer Ubereinstimmung.“*®

Die Frage ist also, ob es einen funktionierenden Grundkonsens gibt oder nicht, und wenn es ihn nicht
gibt, wie die Gesellschaft damit umgeht. Im Folgenden wollen wir uns auf einen kurzen Streifzug durch
die Geschichte begeben. Wir haben festgestellt, dass sich die 6ffentliche Meinung, also die politisch
relevante Meinung, oft auch mit Gewalt durchzusetzen im Stande ist. Dies wird uns im ersten Teil

beschaftigen. Im zweiten wird es darum gehen, wie dieser Druck heute arbeitet.

*8 HELLER, Staatslehre, GS III, S. 282.
16



IV. Eine kleine Geschichte der Zensur

China, Griechenland und Rom

Als Kaiser Huang Ti in China an die Macht gekommen war, lieB er 213 v. Chr. alle klassischen Biicher,
vor allem jene des Konfuzius verbrennen, wie es die Herrscher der Ts’sin Dysnatie schon vierzig Jahre
zuvor getan hatten. Verschont blieben Biicher, die den praktischen Dingen des Lebens gewidmet
waren: Blicher Gber Landwirtschaft, Medizin und Wahrsagekunst —im alten China alles als praktisch
und nicht als staatsgefdahrdend angesehen. Die Verbrennung der Blicher des Konfuzius dirfte aber
wohl nicht sehr erfolgreich gewesen sein, denn schon in der folgenden Han-Dynastie wurde der

Konfuzianismus zum Leitbild des Staates.

Theorien, welche dem Staat, oder sagen wir es richtig, welche dem sozial giiltigen oder erstrebten
Gebilde nicht entsprachen, fihrten auch im alten Griechenland immer wieder zu ZensurmalRnahmen,
Vertreibungen und Hinrichtungen (denken wir nur an das Scherbengericht). Bekannt sind vor allem die
Beispiele der grolRen Philosophen. Anaxagoras wurde ca. um 430 v. Chr. der Gottlosigkeit angeklagt
und nur durch den Einfluss des Perikles vor der Todesstrafe gerettet. Er wurde auf Dauer verbannt,
denn er hielt die Sonne nicht fiir eine Gottheit, sondern fiir einen glihenden Stern und er glaubte
aulRerdem, der Mensch sei das klliigste Wesen, weil er Hinde hatte. Die Spartaner wiederum verboten
den Dichter Archidolus, weil er zu weichliche Gedichte schrieb, welche die soldatischen Tugenden

zersetzen wirden.

Das bekannteste Beispiel einer Zensur und eines damit verbundenen Gesinnungsurteils kennen wir
von Sokrates. Die Institution der freien Rede, wie auch den Rechtsstaatsgedanken oder den
Verfassungsstaat haben die antiken Griechen vorgebildet. Zur damaligen Zeit galt der Grundsatz:
,Uberzeugen oder Gehorchen”. Werfen wir einen Blick auf die uns iberlieferte Apologie des Sokrates:
Der zum Tode verurteilte Sokrates verweigert die Flucht, die seine Freunde ihm mdglich gemacht
hatten, mit der Begriindung des Verbotes der Schadigung des Rechts. Recht kann nicht bestehen,
wenn erlassene Urteile nicht auch vollstreckt werden. Hier stellt sich die Frage, ob denn die
Verurteilung Sokrates gerecht war? Ist es zum Wohle eine Stadt, wenn ungerechte Urteile vollstreckt
werden bzw. ungerechte Gesetze herrschen? Ware es im Falle Sokrates nicht Pflicht, die Vaterstadt
vor einem falschen Urteil zu bewahren? Diese Anfragen beantwortet Sokrates mit dem Versprechen,
das er Athen gegeben hat. Dieses Versprechen ist zunachst ein explizites als er sich in die Biirgerliste
eintragen lieB. Es ist ferner eine implizites, das wie folgt formuliert werden kann: Wer in einer
politischen Ordnung lebt und zu dieser Ordnung schweigt, der hat ihr zugestimmt, auch wenn er es
expressis verbis nicht getan hat. Sokrates hat sich entschieden Athener zu sein und hat somit ein
impliziertes Versprechen abgegeben. Er hat dies nicht nur einmal (bei der Registrierung als Blrger)
getan, sondern sein ganzes Leben lang. Eine Unkenntnis der Bedingungen in Athen lag bei Sokrates
nicht vor. Wenn ein Biirger nun von der Ungerechtigkeit in seiner Stadt Gberzeugt ist, dann hat er nach
Sokrates die Pflicht seine Mitblirger von dieser seine Ansicht zu liberzeugen. Dies hat der Philosoph
Sokrates mit allem Scharfsinn und lastigen Anfragen getan, ohne dabei Konflikte zu vermeiden. Gelingt

es jedoch nicht, seine Mitblirger zu iberzeugen, so muss man gehorchen. Sokrates hat versucht, die

17



Blrger Athens von der Wahrheit des Guten und des Gerechten zu lberzeugen und ist gescheitert. Er
muss ihr jetzt gehorchen, denn das Verhdltnis zwischen dem Birger und der Stadt ist ein
asymmetrisches, vergleichbar mit dem Verhaltnis zwischen Eltern und Kindern bzw. Vorfahren und
Nachfahren. Der Einzelne lebt nicht auf gleicher Ebene mit den Gesetzen der Stadt. Entscheidender als
ein Versprechen ist die Bindung, die durch Herkunft schon gestiftet ist. Die Stadt ist Vaterstadt. Den
Gesetzen der Stadt gebilihrt Pietdt, ,fromme Scheu”, sebestai, so Sokrates.” Er hat sich fur den
Rechtsstaat und fiir seine Meinung geopfert. Sokrates war ein unangenehmer Zeitgenosse, der nicht
bei den unbegriindeten Meinungen, bei den Vorurteilen, stehen bleiben wollte. Er suchte die
Wahrheit und fand den Tod.

In Rom war man in dieser Hinsicht nicht weniger streng. Schon das Zwdlftafelgesetz von 450 v. Chr.
verbot Spottverse. Politisch relevanter war die damnatio memoriae, die uns auch aus Agypten wohl
bekannt ist. Sie flihrte zur Vernichtung aller Statuen, Werke und Inschriften einer in Ungnade
gefallenen Person. Der Dichter Ovid wurde im Herbst des Jahres 8. n. Chr. nach Tomis (im heutigen
Rumadnien) verbannt, als Ursache gab der Delinquent ,,carmen et error”, ein Gedicht und einen Irrtum,
an. Seine Ars amatoria hatte dem ,konservativen” Kaiser nicht gefallen, was hingegen den Irrtum

betraf, so gibt es dariiber bis heute nur Spekulationen.

Das Christentum

Kaiser Diocletian war der erste, der nicht mehr ein bestimmtes Werk oder einen bestimmten Autor,
sondern eine ganze Gattung verbot: christliche Biicher. Die ersten Jahrhunderte waren fiir die Christen
eine Zeit der Verfolgung, eine Zeit der Martyrer, die fiir ihren Glauben, fiir ihre Vorstellung von
Gerechtigkeit und Gott in den Tod gingen. Mit der Einfilhrung des Christentums als Staatsreligion
horte die damnatio unliebsamer Gedanken aber nicht auf - Der wahre Glaube schien auch besonderen
Schutz zu verlangen. Seit dem Konzil von Nicda im Jahre 325 wurden Werke von Haretikern in
allgemeinen Konzilen gepriift und wenn notig verworfen. Freilich diirfen wir nochmals betonen, dass
alle Thesen erst nach sorgfaltiger Prifung und Diskussion der Abstimmung vorgelegt wurden und dann
entweder angenommen oder verworfen wurden. Im Grunde haben wir hier einen der Urspriinge des

parlamentarischen Procedere vor uns!

Im Jahre 400 n. Chr. wurde vom Konzil in Karthargo das Lesen heidnischer Autoren grundsatzlich
untersagt, 446 lieR Papst Leo der Grof3e die Schriften der Manichder verbrennen und das 3. Konzil von
Konstantinopel lie} 681 alle von ihm verdammten Texte verbrennen. Interessant ist auch Papst Martin
V., dessen Wahl am 21. November 1417 das seit 1378 andauernde Abendlandische Schisma beendete.
Um die Einheit der Kirche wiederherzustellen, sah er sich zu einer scharfen Gangart gegeniber
Abweichlern veranlasst. Er setzte sich fir die konsequente Bekampfung der Hussiten und anderer
ketzerischer Richtungen ein, verbot die Lektlre haretischer Schriften unter Androhung der
Exkommunikation. Gleichzeitig setzte er sich aber fiir die jidischen Gemeinden ein und verbot

Pogrome und Anklagen wegen Ritualmorden.

* PLATON, Kriton, S. 51.
18



1520 wurden mit der Bulle Leos X. ,Exsurge Domine"” die Schriften Martin Luthers verboten.
Zweiundzwanzig Jahre spater treten wir in ein neues Stadium der Zensur: 1542 war es Paul lll., der mit
der Bulle ,Licet ab initio” sechs Kardindle zu General-Inquisitoren fiir die ganze Kirche ernannte und
damit die Congregatio Romanae et universalis Inquisitionis schuf, die 1559 erstmals den Index
Librorum Prohibitorum herausbrachte. Man erkannte die massenhafte Verbreitung von Druckwerken
als eines der Haupterfolgsgriinde der Reformation und wollte dem entgegensteuern. Von Anfang an
aber mit nur geringem Erfolg. Zwar wurde der Index bis zu seiner Abschaffung 1966 immer wieder
aktualisiert, aber naturgemaR konnten weder alle Biicher untersucht werden®®, noch war der Erfolg
ein durchschlagender. Seit 1966 kiimmert sich die Kongregation fiir die Glaubenslehre um den Erhalt

der wahren Lehre und spricht nicht mehr von ,Verbieten” sondern von ,Missbilligen”.

Die Reformatoren standen ihren katholischen Konkurrenten um den wahren Glauben in den Fragen
der Unterdriickung nicht wirklich nach. Den Lutheranern waren die Calvinisten, diesen wiederum die
Evangelischen verhasst und ihre Schriften wurden im jeweiligen Einflussbereich verboten und
verbrannt. Was fehlte, war nur die einheitliche Stelle, die sich um die Verbote kiimmerte. Die
Reformation setzte an die Stelle des Lehramts und des Papstes die Bibel in ihrer lutherischen oder
calvinistischen Deutung, und das fiihrte freilich dazu, dass sie strategisch das Wort von der Freiheit im
Mund fihrte.

Fast ist man geneigt, das Wort von den Gewissenshenkern auf alle religiosen Gemeinschaften
auszudehnen. Tatsachlich erleben wir es heute immer wieder, wie Glaube und Intoleranz in eins
gesetzt werden. Ob man damit das Wesen der Religion trifft, kann freilich mit guten Griinden
bezweifelt werden. Wir diirfen nicht vergessen, dass die christlichen Kirchen die ersten Aufklarer
waren, die nicht zuletzt gegen den heidnischen Aberglauben, gegen Auspizien, Vogel- und
Eingeweideschau, etc. das Wort der Vernunft erhoben. Bei einem genaueren Blick auf die
Kirchengeschichte kann festgestellt werden, dass die meisten heute gangigen Meinungen einer
kritischen Priifung nicht standhalten. Und sollte der historische Vergleich nicht gescheut werden, dann
ist das ,Schwarzbuch der Kirchengeschichte” verglichen mit jenen der modernen Zeit, man denke an
den Genozid der franzosischen Revolutiondre und deren Nachfolger, den atheistischen

kommunistischen Revolutionaren, recht diinn ausgefallen.

Aucthoritas non veritas facit legem

Durch die Religionskriege, die schlielich rein weltliche Machtkriege wurden, nimmt die Bedeutung
der Religion stark ab. Der Staat Ubernimmt wieder die Deutungshoheit Uber die Welt und dariber,
was man lesen darf und was nicht. Denken wir an das beriihmte Diktum des englischen Philosophen
und Staatstheoretikers Hobbes: Aucthoritas non veritas fecit legem. Nicht der Kampf um die Wahrheit,

sondern die Entscheidung und Autoritat des Staates schafft das Gesetz.

9 Man kann etwa ein deutliches Ubergewicht von italienischen und franzésischen Werken feststellen, deutsche Autoren
sind deutlich unterreprasentiert (Marx etwa stand nie auf dem Index).

19



Mit dem Absolutismus wird der Streit der Religionen offiziell beendet. Es geht nun vor allem um den
Schutz des Staates vor Einmischung der Untertanten. Der beschrdankte Untertanengeist sollte sich
nicht mit den Arcana imperii, den Staatsgeheimnissen, beschaftigen. Gehorsam ist gefragt, nicht
Hinterfragen®. In einem solchen System kommt der Kirche nun eine ganz andere Funktion zu. Die
Religion macht gute und gehorsame Staatsbiirger, damit war die Kirche, die einst liber den Staat hatte
herrschen wollen, zur ancilla, zur Magd, der Staatsrdson geworden. Nicht als Gefals der Wahrheit,
sondern als nitzliche Stitze der gesellschaftlichen Ordnung erfillte sie fortan ihre Aufgabe —
zumindest in der Theorie der politischen Machthaber. Unter dem Stichwort der Wohlfahrt aller,
fordern die Machtigen den Schutz des Staates, der guten Sitten, der Religion und schlielRlich auch der

Jugend.

Am besten drickt diese Stimmung wohl das preuBische Zensuredikt von 1788 aus: Es verbot die
,Verbreitung gemeinschadlicher praktischer Irrthiimer (iber die wichtigsten Angelegenheiten der
Menschen, zum Verderbnifl der Sitten durch schlipfrige Bilder und lockende Darstellungen des
Lasters, zum hamischen Spott und boRRhaften Tadel 6ffentlicher Anstalten und Verfiigungen, wodurch
in manchen nicht genugsam unterrichteten Gemithern, Kummer und Unzufriedenheit dariber
erzeugt und genadhrt werden, und zur Befriedigung niedriger Privat-Leidenschaften, der Verlaumdung,
des Neides, und der Rachgier, welche die Ruhe guter und nutzlicher Staatsbirger stohren, auch ihre
Achtung vor dem Publiko krdanken, besonders in den so genannten Volksschriften bisher gemiBbraucht

worden.”

Im Vergleich zu den Unterdriickungsmechanismen der absoluten Staaten ging man lange Zeit davon
aus, dass sich der aufgeklarte Absolutismus positiv davon absetzen wiirde. Als Beispiel sei gerade in
Osterreich Josephs II. gedacht, der als aufgeklarter Herrscher selbst politische Kritik zugelassen hétte.
Dieses Bild ist freilich nicht ganz korrekt, und man betont daher, dass er im Zuge der Umsténde (der
franzosischen Revolution) gezwungen worden sei, viele seiner Ideen abzuschwéachen. 1781 erlieRk er
das Zensuredikt, indem er davon spricht, dass man die ,,vox populi als Korrektur anzuhéren bereit ist”.
Tatsachlich aber hatte die Studienreform Joseph Il. vor allem gehorsame Staatsdiener zu erziehen.
Letztendlich schritten seine Nachfolger auf diesem Weg weiter und verscharften die Zensur, schlossen
Leihbibliotheken und verboten Lesekabinette. Kaiser Franz Il. schrieb am 10. Marz 1796: ,Was mir
besonders am Herzen liegt, ist die baldige Zustandebringung einer Schulpolizei, welche nicht nur auf
die Aufsicht Uber das sittliche und ordentliche Benehmen der studierenden Jugend an héheren und

niederen Schulen, sondern auch vorziglich {iber die Lehrer sich zu erstrecken hat.“®

® Und man kann mit einiger Spitze fragen, ob das heute so ganz anders geworden ist. Die Erfahrungen mit WikiLeaks
scheinen diese Annahme nicht besonders zu schiitzen. Auch heute ist die Frage wichtig: was darf ein Staat seinen Blrgern
verheimlichen? Wo ist die Grenze der Staatsrason?

62 ADLER, Unterrichtsverfassung, S 87. So schrieb der Kaiser, als er eine wissenschaftliche Arbeit eines Studenten zu Gesicht
bekam, am 8. Dezember 1789 an die Studienkommission mahnende Worte: , Lieber Baron Swieten! Der hier
mitkommenden Abhandlung .... finden sich am Schlusse einige Satze aus dem allgemeinen Staats- und Volkerrechte
angehangt, welche bei dem gegenwartigen, ohnehin fast allgemeinen Schwindel fir Freiheit und Unabhéangigkeit eine dem
Staate gefdhrliche Auslegung leiden. Sie werden also darob sein, dass kiinftig bei Censurierung derlei Satze eine mehre
Behutsamkeit gebrauchet werde.” KINK, Rechtslehre, S. 70 und S. 587f.

20



1789 - Freiheit auch der Meinung?

Die Franzosische Revolution, die ja die Meinungsfreiheit an zentraler Stelle der Erkldarung der
Menschen- und Birgerrechte niederschrieb, neigte nicht nur in der Zeit des Terreur dazu, unliebsame,
vor allem monarchistische Autoren zu verfolgen. Die Freiheit, die man verkiindigte, vertrug sich nicht
mit der Freiheit der Gegner der Freiheit, denen man, der inneren Logik folgend, keine Freiheit
zugestehen konnte. Wenn man aber Freiheit nur jenen zugesteht, mit denen man einer Meinung ist,
was hat das fir einen Wert?®® Wer nicht mit der Zeit ging, oder sonst irgendwie verdichtig war,
riskierte im wahrsten Sinne seinen Kopf. Napoleon lie} zwar weniger Birger hinrichten, aber unter
seiner Fihrung verscharften sich die ZensurmaBnahmen stdndig. Interessant ist, dass durch den
Wegfall der Vorzensur, die ein freiheitliches Land wie Frankreich natirlich nicht dulden konnte, die
Gefahr der Nachzensur fir Autoren und Verleger stieg. Aus diesem Grund wurde ja auch die
Impressumspflicht, also die Angabe von Autor und Verleger, eingefiihrt. Man sollte die unliebsamen
Leute leichter finden kdnnen. In den Staaten des Deutschen Reiches hatte man sich der kaiserlichen
und staatlichen Zensur dadurch entzogen, dass man einfach einen Druckort auRerhalb des Reiches
angab (sehr beliebt waren etwa Philadelphia oder bei papstkritischen Schriften Rom!). Dies war nun
vorbei. Frankreich schritt an die Spitze der zivilisierten Nationen, als es die freiwillige Vorzensur
einfiihrte. 1811 entstand das "Bureau de la liberté de la presse“®. Dort konnte man — freiwillig
versteht sich — eine Genehmigung fiir die Verotffentlichung einholen und war damit vor der
Nachzensur durch Anzeige sicher.

Durch das Aufkommen der Journale, der Zeitschriften und Flugblatter, andern sich die
Kommunikationsmechanismen, und die Zensur von Bichern tritt in den Hintergrund. Die Karlsbader
Beschliisse von 1819, die der Uberwachung und Bekdmpfung liberaler und nationaler Tendenzen
dienen sollten, konzentrieren sich vornehmlich auf das Tagesschrifttum, weil es ein groReres und, wie
man glaubte, leichter zu beeinflussendes Publikum erreichte. Die Presse wurde das neue Schlachtfeld
des 19. Jahrhunderts.

Die Revolution von 1848 schrieb zwar die Pressefreiheit in der Verfassung des Reiches fest, doch ging
die Bestimmung mit der ganzen Verfassung unter. Das Sozialistengesetz von 1878 bis 1890 brachte
ebenso Einschrankungen der Meinungsfreiheit, wie die Zeit des ersten Weltkrieges und der Weimarer
Republik. Wenn man von den zeitlich begrenzten Gesetzen, wie den Republikschutzgesetzen absieht,
ist das Gesetz zur Bewahrung der Jugend vor Schund- und Schmutzschriften von 1926 erwdahnenswert.
Dennoch darf man sagen, dass mit der Osterreichischen Bundesverfassung von 1920 und der
Weimarer Verfassung die Meinungsfreiheit nicht nur fest verankert wurde, sondern sogar

verhaltnismaRig stark beachtet wurde — zumindest fiir einige Jahre.

&3 ,Denn wenn ihr die liebt, die euch lieben, welchen Lohn habt ihr? Tun nicht auch die Z6llner dasselbe? Und wenn ihr nur
eure Freunde grisst, was tut ihr da AuRergewohnliches?” Mt 5, 46f
64 Vgl. MAHLAU, Unterhaltungskunst zwischen Zensur und Protest, S. 31.

21



Totalitarismus im 20. Jahrhundert

Mit den beiden wirkmachtigen Ideologien des 20. Jahrhunderts, dem Kommunismus und dem
Nationalsozialismus, entsteht eine ganze neu Art und Nutzung von Zensur. Jeder Totalitarismus wollte
ein totales Einbinden der Menschen in das Kollektiv. Der Absolutismus des 18. und 19. Jahrhunderts
hatte die Menschen nicht teilnehmen lassen wollen am Staat — alles fiir, alles durch den Staat, aber
nichts durch den Biirger. Der genuine Liberalismus wollte als Gegenbewegung den Staat durch die
Blrger schaffen.

Liberalismus, das war Wettbewerb der Wahrheit! Man glaubte namlich, dass die schlechteren
Argumente den besseren weichen wirden, sofern der Meinungskampf frei und fair ablaufen wirde.
Diese Vorstellung entstand aus der Gegnerschaft zu einem Staat, der den Biirger bevormundete. Der
Totalitarismus ist eine andere Antwort auf das Zerbrechen des absoluten Staatswillens. Er will die
Bilrger alle zum Staat machen, er fingiert die Identitat von Staatswillen und Birgerwillen - Nicht mehr
der freie Blrger, sondern der gleichgeschaltete Volks- und Parteigenosse sollte den Staat bilden.

Diskussion ist nicht notig, weil die Wahrheit schon im Besitz der staatlichen Autoritat ist.

Beide totalitdren Richtungen gingen aus den gleichen Griinden und mit den gleichen Worten gegen
die freie MeinungsauBerung vor, die fir sie ein biirgerliches und liberalistisches Relikt darstellte. An
die Stelle des Streites der Meinungen sollte die neue, von allen Menschen guten Willens leicht zu
erkennende Wahrheit des Kommunismus oder eben des Nationalsozialismus treten. Wer diese
Wahrheit nicht erkannte, war, um ein Lied aus den 50iger Jahren zu zitieren, ,,dumm oder schlecht“®.
Wer nicht mitheulte, musste mit Repressalien rechnen, oft auch um sein Leben flirchten. Mangelnden
Sozialismus, Skepsis, Parteifeindlichkeit, Unmoral, Reakion, Forschrittsfeindlichkeit, Zersetzung, ... und
vieler anderer verbrecherischer Eigenschaften konnte man sich schuldig machen. Man begniigte sich
nicht mit Blicherverboten und Zensur, man wollte alle geistigen Ausdrucksformen der totalen Lenkung
unterwerfen, denn man hatte ihre Bedeutung fiir die Gesellschaft erkannt. Der Kommunismus, der
durch und nach dem Zweiten Weltkrieg die halbe Welt erobern konnte, verfuhr in seiner
Einflusssphare kaum weniger rigoros als der Nationalsozialismus. Selbst nach der Entstalinisierung
kam es immer wieder zu aufsehenerregenden Prozessen gegen Abweichler. Zensur und Schauprozesse

sollten auch als abschreckende Beispiele, als Warnung an die Kulturschaffenden verstanden werden.

An dieser Stelle sei der Unterschied zwischen totalitdren und autoritaren Regimes hervorgehoben.
Eine (im Volk) positiv konnotierte Idee einer Einschrankung der Freiheit im Dienste der religiosen oder

ethnischen Gemeinschaft bedeutet nicht den totalen Eingriff in den Lebensbereich aller Biirger.

Einschréidnkung der Meinungsfreiheit in der ,,westlichen” Welt

Auch im ,freien” Westen ist die Geschichte nach 1945 keineswegs frei von Einschrankungen der
MeinungsduBerung. In der BRD unterlagen Filme aus Osteuropa bis 1966 einer Uberpriifung durch
einen eigenen Ausschuss, der die Einfuhr von tber 100 Filmen untersagte. 1965 forderte der CDU

Abgeordnete Siisterhenn, dass die Freiheit von Kunst und Wissenschaft (Art. 5 GG) an die allgemeine

% Louis Farnberg: ,Lied der Partei“

22



sittliche Ordnung geknilpft werden sollte. 2002 wurden durch die SPD in Nordrhein-Westfalen
Zugange zu rechtsextremistischen Internetseiten gesperrt. Unter de Gaulle wurde in Frankreich vor
allem gegen obszone Literatur vorgegangen und erst Valéry Giscard d’Estaing schaffte die Zensur in
Frankreich ganzlich ab.

Selbst in den USA, die ja vielen als das Mutterland der Freiheit erscheinen, kam man im 20.
Jahrhundert nicht ohne zum Teil rigorose ZensurmalRinahmen aus. Man denke nur an ,Wendekreis des
Krebses” von Henry Miller, ein Buch dessen Einfuhr (nicht das Buch selber — man beachte den
Unterschied) jahrelang verboten war. Fiir unser Thema ist aber die Ara McCarthys, von 1947 bis 1956,
interessanter. Im Zuge der Spannungen des kalten Krieges konnte der amerikanische Senator
McCarthy zahlreiche Aktionen gegen (oft vermeintliche) Kommunisten in den USA ausiben. Nicht
selten wurde dabei der Versuch unternommen, Menschen politisch in Verruf zu bringen, indem man

sie eines ,antiamerikanischen” Verhaltens zeiht.

V. Die Gegenwart - das Ende der Zensur?

Unsere heutige demokratische Republik gewahrt ihren Biirgern ein Recht auf freie Meinungsaullerung.
Das Mittel der vorbeugenden Informationskontrolle durch Zensur ist gesetzlich ausdricklich
verboten.®® Dieses aus genuin liberalem Geist geborene subjektive Recht auf freie Rede, sowie
AuRerung und 6ffentliche Verbreitung einer Meinung in Wort, Schrift und Bild wird in unserem Land
verfassungsrechtlich garantiert. Sie ist ein gegen die Staatsgewalt gerichtetes Grundrecht, welches
insbesondere verhindern soll, dass die offentliche Meinungsbildung und die damit verbundene
Auseinandersetzung mit Regierung und Gesetzgebung beeintrachtigt oder gar verboten wird. Die
Meinungsfreiheit wurde bereits 1789 im Art. 11 der Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte in
Frankreich als eines der kostbarsten Rechte des Menschen (frz.: un des droits le plus précieux de
I'homme) bezeichnet. Diese Erklarung ist nicht zuletzt unter dem Eindruck des revolutiondren Pathos
eines Voltaires entstanden, der die berihmten Worte sprach: ,Ich teile Ihre Meinung ganz und gar
nicht, doch ich bin bereit dafiir zu sterben, dal} Sie sie sagen dirfen!“®’ So viel zum Anspruch. Heute
gilt die Meinungsfreiheit als einer der wichtigsten MaRstdbe flir den Zustand eines demokratischen

Rechtsstaates. Aber wie sieht das in der Praxis aus?

Die Hauptargumente fir eine Einschrankung der MeinungsdufRerung sind einerseits der Schutz vor
schadlichen Einfllissen, vor denen man die Bevolkerung bewahren muss. Es ist auch aber auch der
Vorwurf, dass bestimmte Gedanken als solches schlecht und bése sind. Frither verwendete man dann

gern Ausdriicke wie haretisch, subversiv, umstirzlerisch, zersetzend. Doch wer bestimmt heute,

&6 Vgl. ,Bonner Grundgesetz“: Art 5 (1) Jeder hat das Recht, seine Meinung in Wort, Schrift und Bild frei zu duern und zu
verbreiten und sich aus allgemein zugénglichen Quellen ungehindert zu unterrichten. Die Pressefreiheit und die Freiheit der
Berichterstattung durch Rundfunk und Film werden gewahrleistet. Eine Zensur findet nicht statt. (2) Diese Rechte finden
ihre Schranken in den Vorschriften der allgemeinen Gesetze, den gesetzlichen Bestimmungen zum Schutze der Jugend und
in dem Recht der personlichen Ehre. (3) Kunst und Wissenschaft, Forschung und Lehre sind frei. Die Freiheit der Lehre
entbindet nicht von der Treue zur Verfassung.

%7 Voltaire war freilicht nicht immer ganz ehrlich mit dem, was er sagte. So wie Rousseau war er ein begnadeter
Selbstdarsteller.

23


http://de.wikipedia.org/wiki/Meinungsbildung
http://de.wikipedia.org/wiki/Regierung
http://de.wikipedia.org/wiki/Gesetzgebung
http://de.wikipedia.org/wiki/1789
http://de.wikipedia.org/wiki/Erkl%C3%A4rung_der_Menschen-_und_B%C3%BCrgerrechte
http://de.wikipedia.org/wiki/Frankreich
http://de.wikipedia.org/wiki/Franz%C3%B6sische_Sprache
http://de.wikipedia.org/wiki/Rechtsstaat

welche Meinungen als schlecht und bdse zu erachten sind? Gibt es trotz eines Verbotes der Zensur,
abgesehen von Jugendschutzbestimmungen, einen nicht mehr exekutierten Blasphemieparagraphen
oder ein Verbotsgesetz, also eben doch Einschrdankungen der freien Meinungsaullerung?

Im einem Interview mit der Zeitung Die Welt am 11. Dezember 2009 konstatierte der bekannte
deutsche Philosoph Robert Spaemann, dass im Vergleich zu den 50er Jahren die Meinungsfreiheit
heute auf katastrophale Weise eingeschrankt ist: ,Wir lebten damals in einem viel freieren Land.

Heute liegen Tretminen tberall. Das ist neu.“®®

Was auf die Bundesrepublik Deutschland zutrifft, gilt
nicht im geringeren Ausmal fiir die Republik Osterreich, héchstens etwas zeitversetzt. Im
Zusammenhang mit dem Verbotsgesetz von 1947 dullerte der Chefredakteur der Presse, Michael
Fleischhacker, die Beflirchtung, dass bald auch ganz andere Ideen als die von 1933-45 vom
,Bannstrahl der Glaubenshiter” getroffen werden kénnten: ,,Wer gegen die EU ist, heift es, ist gegen
den Frieden, ein Chauvinist ist er sowieso und ein Marxist wahrscheinlich auch. Und wenn er seine
Ansichten auch noch o6ffentlich - diesfalls heilft das dann ,populistisch’ - duRert, dann sollte man ihn

wohl von Gesetzes wegen zum Schweigen zwingen kénnen. Ist ja nur zu unser aller Bestem.“®

Wie kaum ein anderer in der offentlichen Wahrnehmung hat Thilo Sarrazin mit seinem Buch
Deutschland schafft sich selbst ab scheinbar vollig absichtlich das Minenfeld der 6ffentlichen Meinung
in der Bundesrepublik Deutschland betreten. Er sprach Dinge an, Gber die man nicht zu sprechen hat.
Mit dem Ergebnis, dass er von zahlreichen Seiten angegriffen und als Rassist abgestempelt wurde. Am
Ende sah man sich gezwungen Uber seine Thesen zu diskutieren. Von seinem Arbeitgeber und bald
auch von seinem Parteibuch (SPD) musste sich Thilo Sarrazin trennen. Wer an den Tabus einer
Gesellschaft riihrt, hat zwar die Aufmerksambkeit, aber auch den Schaden.

Aus der Vergangenheit, so meinen wir, kennen wir das Phanomen des Tabus. Tabus sind eine
stillschweigend geltende gesellschaftliche Ubereinkunft, die bestimmtes Verhalten verbieten. Gerade
in ihrer Unausgesprochenheit liegt ihre Kraft, denn dadurch stehen sie unter einem Frageverbot und
kénnen nicht rational untersucht und hinterfragt werden. Freud sagt in ,Totem und Tabu“: ,Die
Tabuverbote entbehren jeder Begriindung, sie sind unbekannter Herkunft; flr uns unverstandlich,

erscheinen sie jenen selbstverstandlich, die unter ihrer Herrschaft leben.”

Das Problem der freien Presse

Gleichzeitig zur Entwicklung, Verfestigung und dem Alterwerden der Demokratien ist eine Zunahme
der Verbreitung von Information Uber vielfaltige Medien festzustellen. Diese Medien haben zunachst
die Aufgabe die Bevolkerung zu informieren. Wir sind stolz auf den freien Zugang zu Informationen,
der durch die generelle Abschaffung der Zensur erst moglich geworden ist. Doch die Moglichkeit der
Schaffung von Meinungsfreiheit ist erst gegeben, wenn echte Informationsfreiheit gegeben ist, d.h.

der Zugang zu wichtigen Informationen, ohne die eine (kritische) Meinungsbildung gar nicht moglich

&8 SPAEMANN, Die Meinungsfreiheit schon jetzt auf katastrophale Weise eingeschrankt.
http://www.kath.net/detail.php?id=24887&print=yes.

% Fleischhacker, Und jetzt noch ein EU-Verbotsgesetz, http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-
jetzt-noch-ein-EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal

24


http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-jetzt-noch-ein-EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-jetzt-noch-ein-EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal

ware. Diese Feststellung wirft die Frage auf, ob denn die Medien die Biirger ausreichend mit
(relevanten) Informationen versorgen. In anderen Worten: Sind denn die Medien selbst wirklich frei

und unabhadngig, wie sie gerne vorgeben zu sein?

Anfang der 30er Jahren des 20. Jahrhunderts bewertete der Philosoph Karl Jaspers Medien wie folgt:
,Um leben zu kénnen, muss die Presse sich immer mehr in den Dienst politischer und 6konomischer
Machte stellen. In der Hand dieser Machte lernt sie die Kunst bewusster Liige und Propaganda fir
geistfremde Krafte. Sie muss sich Gehalt und Gesinnung bestimmen lassen.” Laut seriosen Umfragen
ist der Journalismus im heutigen Osterreich ein Berufsstand, der politisch links der Mitte zu verorten
ist. Genau bezeichnen sich 63% der Journalisten als links, wobei parteipolitisch die Sympathien am
stirken den (sogenannten) ,Griinen” gilt (28 Prozent).”® Wie nie zuvor kénnen wir heute beobachten,
wie eine organisierte Fiihrerschaft mit dem ihr verfligbaren Geld auf die Wahler einwirken will und
sich Journalisten und Medien kauft.

Es ist heute freilich jedem erlaubt, zu sagen was er will, aber es steht der Presse fei, davon Kenntnis zu
nehmen oder nicht. Nicht nur aufgrund dieses Umstandes generiert die Presse systematisch
Meinungen, namlich die , veroffentlichte” Meinung. Daher kann mit Recht behauptet werden, dass die
Medien mittlerweile von der vierten zur ersten Macht im demokratischen Staat avanciert sind. Was ist
Wahrheit? Was man standig liest und hort, so kdnnte man meinen. Geht daher nicht gerade vom
Journalismus eine neue Form der Zensur aus? Informationssteuerung gibt es heute und sie verlauft
subtiler. Diese Zensur ist machtpolitisch, doch hat sie ihre ideologischen Griinde. Wir wollen im
Folgenden zwei dieser durch die Medien verbreiteten ideologischen Gefahren der freiheitlichen
Demokratie betrachten, namlich das sogenannte Frageverbot und die Versklavung durch die
offentliche Meinung.

Das Frageverbot

Der deutsch-osterreichische Geschichtsphilosoph und Politikwissenschafter Eric Voegelin” hat in
seinen Studien auf ein Phdanomen unserer modernen Gesellschaften hingewiesen, dass in der
Vergangenheit der Menschheitsgeschichte unbekannt war. Er bezeichnet dieses Phianomen das

,Verbot der Fragestellung”, das uns heute mittlerweile vermehrt als Damonisierung und

" Der Journalisten Report llI. Politikjournalismus in Osterreich Andy Kaltenbrunner, Matthias Karmasin, Daniela Kraus
(Hg.):, Wien, Facultas Verlag, 2010. 22 Prozent der Journalisten Osterreichs sehen sich selbst als der Mitte zugehérig und
rund 16 Prozent als rechts bezeichnen. In diese Umfrage fehlte die Kategorie , konservativ”.

Frau Professor Dr. Magret Linenborg von der Freien Universitat Berlin hat im Auftrag des Deutschen
Fachjournalistenverbandes die Einstellung von Politikjournalisten untersucht und unter anderem herausgefunden, wo sie
sich politisch einordnen: 36,1 Prozent stehen keiner Partie nahe, sagen sie. Dann folgenden die Parteien: Griine 26,9
Prozent, SPD 15,5 Prozent, CSU/CSU 9,0 Prozent, FDP 7,4 Prozent, Linke 4,2 Prozent, Sonstige 0,9 Prozent. Bei einer Wahl,
bei der die Unparteiischen als Nichtwéahler zu Hause blieben, gabe das ein folgendes Ergebnis: Griine 42 Prozent, SPD 24,
CDU/CSU 14, FDP 12, Linke 7, Sonstige 1.

X Eric VOEGELIN wurde in KdIn geboren und wuchs in Wien auf, wo er bei Hans Kelsen und Othmar Spann promovierte. Ab
1929 lehrte er nach akademischen Aufenthalten in Oxford, Berlin und Paris als Privatdozent fir Staatslehre an der
Universitat Wien. Nach dem ,Anschluss” emigrierte er in die Vereinigten Staaten von Amerika, wo er an zahlreichen
Universitaten wirkte. Voegelin begriindete 1958 an der Universitat Miinchen das Institut flr Politikwissenschaft und kehrte
1969 nach seiner Emeritierung in die USA zuriick, wo er 1985 in Palo Alto (Kalifornien) starb.

25



Stigmatisierung von Andersdenkenden begegnet. Bei diesem Verbot handelt es sich nicht um einen
Widerstand gegen die Analyse. Es handelt sich um ein Verbot der Priifung von Pramissen, das von
denjenigen ausgesprochen wird, die wissen, dass ihre Pramissen einer kritischen Analyse nicht
standhalten. Nach Voegelin bedeutet dies eine ,bewuBte und spekulative sorgfaltig durchgearbeitete

VerschlieRung gegen die Ratio“”>.

Dieses Frageverbot, welches Voegelin insbesondere in seinem Werk Wissenschaft, Politik und Gnosis
herausgearbeitet hat, finden wir bei Auguste Comte und Karl Marx deutlich zum Ausdruck gebracht.
Beide wirkmachtigen Vordenker des Positivismus bzw. des Marxismus haben Systeme konstruiert, die
auf bestimmten Pramissen beruhen. Wie jede Weltanschauung gehen diese Systeme von bestimmten
Menschenbildern aus. Karl Marx spricht vom Menschen als Naturwesen. Das Verstandnis von Natur

d“’3. Real ist fur Marx was der

bei Marx ist eines des reinen Werdens, ,wie sie durch die Industrie ... wir
Mensch schafft und darum ist ,,die ganze sogenannte Weltgeschichte nicht anderes als die Erzeugung
des Menschen durch die menschliche Arbeit“. Damit blendet Marx die zentrale anthropologische
Frage nach der menschlichen Wesensnatur aus. Doch die Anfrage nach der Natur und somit auch die
Anfrage nach einem Begriff von Natur, der Sein und nicht nur Werden ist, stellt sich auch Marx. Der
deutsche Nationalokonom gab darauf folgende Antwort: ,Wenn du nach der Schopfung der Natur und
des Mensch fragst, so abstrahierst du vom Menschen und der Natur“.”* Marx versucht hier den Leser
zunachst mit einem Syllogismus zu tduschen, denn ware der Frager konsequent, so misste er sich
selbst als nicht seiend denken, was nicht moglich ist. Dessen ist sich auch Marx selbst bewusst,
weshalb er plump die Anweisung austeilt: ,Denke nicht, frage mich nicht.” Die kritischen Anfragen
werden abgeschnitten: Wenn der sozialistische Mensch spricht, so die Diktion von Marx selbst, hat der

kritische Frager zu schweigen.

So wie Marx antizipiert Comte Einwendungen gegen seine positivistische Konstruktion und lehnt sie
rundweg als ,miRige Fragen” ab. Ihn selbst interessiert nun einmal nur die Gesetzlichkeit der
Sozialphdnomene. Wer Fragen nach Wesen oder Berufung von Mensch oder Nation stellt, soll
zunachst ignoriert werden. Zu einem spateren historischen Zeitpunkt, wenn sich das System des
Positivismus durchgesetzt habe, missen die Frager durch geeignete MaRRnahmen zum Schweigen
gebracht werden, so Comte. Diese ideologisch bedingten Frageverbote von Marx und Comte haben
ihren letzten Grund fir Voegelin in der menschlichen Hybris, die sich insbesondere in der
Anspruchnahme eines hoéherern moralischen Rechtes ausdriickt. Diese Frageverbote sind eine
,Aufruhr gegen die Existenz des Menschen in Freiheit”, so der deutsch-Osterreichische politische
Denker. Der aufmerksame Beobachter des 6ffentlichen Diskurses moge selbst beurteilen, ob jenes von
Voegelin attestierte Frageverbot, d.h. auch Diskursverbot, in den Képfen heutiger Zeitgenossen (noch)

virulent ist.

"2 \JOEGELIN, Politik, Gnosis, Wissenschaft, S. 31.
3 MARYX, Friihschriften, S. 306-307.
" Ibid.

26



Die Versklavung an die éffentliche Meinung

In entwickelten Gesellschaften konkurrieren unterschiedliche Macht- und Einflusseliten um die Macht
im Staat. Dennoch kénnen sich auch zusammenarbeiten, um die politische 6ffentlichen Meinung zu
lenken und zu liberwachen, um ihren grundlegenden Einfluss nicht zu zerstéren. Man konkurriert, will
sich aber nicht vernichten. Denn die anderen sind immer auch dafiir gut, die Fiktion einer echten
Wahl, einer Entscheidung der Normunterworfenen aufrecht zu erhalten. Die Gruppen kénnen sich im
positiven Sinn aller Formen der Propaganda, auf der der anderen Seite aber auch der Zensur
bedienen, um die Herrschaftsunterworfenen auch psychologisch zu beeinflussen. Gelingt es die
geltende soziale Ordnung als giltig darzustellen, dann bedarf es nicht mehr der autoritdren Kontrolle.
Dann wird diese abgel6st durch eine freiwillige Selbstkontrolle, eine vorauseilende Selbstzensur der
Korrektheit.

Der franzosische Aristokrat Alexis de Tocqueville hat als einer der ersten vor den Gefahren der
,Massendemokratie” gewarnt, die auch heute die Meinungsfreiheit sabotiert. Wilhelm Dilthey hat
Tocqueville als den ,groRten Analytiker der politischen Welt seit Aristoteles und Machiavelli”
bezeichnet. In seinem heute héchst aktuellen Werk Uber die Demokratie in Amerika hat er
scharfsinnig die Unvereinbarkeit von einer bestimmten Art von Gleichheit und Freiheit analysiert.
Dabei weill Tocqueville zwischen einer berechtigten Gleichheit einer wiinschenswerten Demokratie
und einer ,Gleichheit der gesellschaftlichen Bedingungen” (,,égalite des conditions”) zu unterscheiden.
Und eben diese falsche ,traditionsfreie Gleichheit der Ausgangstellung aller Menschen” (R.
Dahrendorf) ist die zentrale Ursache fir die ,groRe demokratische Revolution”, die zu einer
Massendemokratie fihren wiirde, wie der Franzose im 19. Jahrhundert prophetisch gewarnt hat. In
einer egalitaren Gesellschaft entwickelt sich das Streben nach Wohlstand ,ungleich leidenschaflticher
und anhaltender” als das Streben nach Freiheit, so Tocqueville. Und durch die Tendenz zur
,Verabsolutierung der Bourgeois” ist das hohe Gut der Freiheit gefdhrdet, denn neue Formen von
Knechtschaft werden hingenommen. Eine neue Art von ,geregelter, milder und friedsamer
Herrschaft” vertragt sich ,,mit einigen der duReren Formen der Freiheit meist besser als man denkt”,

so dass es in ihr nicht unmoglich wird, ,,sich geradezu im Schatten der Volksouveranitat einzunisten”.

Friedrich Nietzsche hat gesagt, dass der groRe Mensch ohne Furcht vor der Meinung sei. Und eben das
Schwinden dieser GroRe der Menschen, gegen die der deutsche Philosoph rebellierte, ist bedingt
durch den Konformismus eines massendemokratischen Menschen, den ein Egalitarismus hervorbringt.
Je weniger der einzelne Biirger seine Meinung in der Gesellschaft geltend machen kann, desto weniger
wirklichen Diskurs gibt es in einer solchen Gesellschaft. Dadurch erhdht sich der Druck der 6ffentlichen
Meinung auf die Menschen und sein Meinen. Man kdnnte auch sagen: Die 6ffentliche Meinung zahmt
das Meinen.” Denn die Angst vor der Isolation wird den Menschen einschiichtern und Druck auf ihn

ausliben, sich der Masse anzupassen und in ihr aufzugehen.

Nach Tocqueville kann keine Gesellschaft ohne geistige Autorititen, der sich der Einzelne in

,heilsamer Unterwerfung” unterwirft, iberleben. Doch gibt es auch die geregelte, milde und

S Vgl. BOLZ, Diskurs liber Ungleichheit, S. 22.
27



friedsame Knechtschaft unter einem Despotismus. Je mehr sich Gleichheitsvorstellungen unter den
Blrgern durchgesetzt haben, desto geringer wird die Bereitschaft des Einzelnen sein, einer Autoritat
zu gehorchen und ihr Gberhaupt erst zu glauben. Durch die Orientierung am Ideal der Gleichheit
verwandelt sich die heilsame Unterwerfung in eine neue Form von Tyrannei. Die 6ffentliche Meinung
Gibt einen Druck aus, dem sich die Blirger dann unterwerfen. Die Blrger schenken der 6ffentlichen
Meinung Glauben. Dies eben ist eine neue Knechtschaft des ,demokratischen Despotismus®, von der
Tocqueville gewarnt hat. Die Schwachung der Starken, die immer wenige sind, fihrt zur Schwachung
aller in der Gesellschaft — es entsteht Nietzsches ,letzter Menschen”. Man passt sich der Meinung der
anderen an. Der demokratische Despotismus unterminiert auch jegliche Aufklarung tGber die wahren
Zustande in der Gesellschaft. Diesen Despotismus nennen wir heute die ,Politische Korrektheit”. Eben
diese Geisteshaltung treibt das Unterscheidende aus und erschwert die Identitatsbildung, ,er lasst sich

auf eine ganz einfache Formel bringen: Wahrheit ist relativ*’®.

Gewisse Dinge darf man nicht sagen, weil man sich damit als Unmensch ,,outet”. Die Moralisierung der
Diskussion flihrt dazu, dass nicht mehr Argumente abgewogen, sondern die Feststellung getroffen
wird: Wer das sagt, ist moralisch verwerflich!”” In diesem Sinne sagt Tocqueville: ,,Der Machthaber
sagt hier nicht mehr: ,Du denkst wie ich, oder du stirbst’; er sagt: ,Du hast die Freiheit, nicht zu denken
wie ich; Leben, Vermogen und alles bleibt dir erhalten; aber von dem Tag an bist du ein Fremder unter
uns. Du wirst dein Bilrgerrecht behalten, aber es wird dir nicht mehr niitzen; denn wenn du von
deinen Mitblirgern gewahlt werden willst, werden sie dir ihre Stimme verweigern, ja, wenn du nur
ihre Achtung begehrst, werden sie so tun, als versagten sie sie dir. Du wirst weiter bei den Menschen
wohnen, aber deine Rechte auf menschlichen Umgang verlieren. Wenn du dich einem unter
deinesgleichen nahern wirst, so wird er dich fliehen wie einen Aussatzigen; und selbst wer an deine
Unschuld glaubt, wird dich verlassen, sonst meidet man auch ihn. Gehe hin in Frieden, ich lasse dir das

Leben, aber es ist schlimmer als der Tod.”

Man wird wohl sagen dirfen: Es hat sich nicht viel verdndert in den letzten zweihundert Jahren. An die
Stelle der staatlichen Zensur ist mittlerweile die einer neuen Zivilgesellschaft getreten. Sie ist eine
moderne Abwandlung des ,sozialistischen Gewissens”. Es ist ja nicht der Staat, der Meinungen
unterdrickt, sondern es sind die vermeintlich ,aufgeklarten” Menschen, die meinen, die ,richtige”
Gesinnung zu haben. Sie sind es, welche die angebliche Unmoral, Faschismus, Fremdenfeindlichkeit,

kurz alles was man unter Unmenschlichkeit versteht, nicht gelten lassen. Die neue orthodoxe Doktrin

76 Vgl. BOLZ: Diskurs {iber Ungleichheit, S. 30. ,Wenn die Versklavung durch die 6ffentliche Meinung am groRten ist, dann
schlagt die Stunde der Philosophie. Aber der Staat hat zu Recht Angst vor der Philosophie — und deshalb ziichtet er
Philosophiebeamte. Sie denken nicht, sondern sie denken den Briisseler Kommissionen, UN-Revolutionen und Kyoto-
Protokollen nach. Ihre Verfligbarkeit durch die Politik, die Bestechlichkeit durch Lob und die Unfahigkeit, der 6ffentlichen
Meinung zu widerstehen, sind die Hauptlaster der Intellektuellen in modernen Massendemokratien.”

" Carsten Ostrowski nannte die Kampagnen der ,Gutmenschen” (der selbsternannten ,Anstiandigen”) gegen die ,b6sen
Rechten” einmal ein ,Wellnessprogramm®: gegen die Bosen zu kimpfen wiirde ein gutes Gefiihl und Zufriedenheit
vermitteln. Der gesellschaftliche Grundkonsens ist nicht mehr eine politische Gestaltung der Gegenwart, denn dariber zu
diskutieren, wie man die Zukunft gestalten méchte, wiirde zu viele Gruppen in ihren wohl erworbenen Rechten und
Vorurteilen verletzten. Daher einigt man sich darauf, wenigsten ein gemeinsames Feindbild zu haben.

28



heiRt Gleichberechtigung und Menschenrechte.”® Nun wird man berechtigt einwerfen, dass doch jeder
anstandige Mensch diese Forderungen nur unterstiitzen kann. Die Frage ist aber wieder, wie man

diese Begriffe definiert.

Man kann jede Meinung fiir bose und schlecht erachten, das ist kein Problem, aber gefahrlich wird es,
wenn man sagt, nur ein unanstandiger Mensch kdnne eine bestimmte ,unanstdandige” Meinung
vertreten. Wenn man nicht bereit ist, die Meinung eines anderen zu erdulden, was dem wahren Sinn
von Toleranz entsprache, und nicht mit ihm in einen Dialog treten will, dann spricht man diesem

Menschen sein Menschsein letztlich ab.

,Cdsar dominus et supra grammaticam: Der Kaiser ist Herr auch tGber die Grammatik. Derjenige, der
die wahre Macht hat, kann auch die Begriffe der offentlichen Diskussion bestimmen. Der
Imperialismus schafft sich seine eigenen Begriffe, und ein falscher Normativismus und Formalismus
flihrt nur dahin, dass am Ende niemand weil8, was Krieg und was Frieden ist. Es ist ein Ausdruck
echter, politischer Macht, wenn ein groRes Volk die Redeweise und sogar die Denkweise anderer

Volker, das Vokabularium, die Terminologie und die Begriffe von sich aus bestimmt.“”®

Es scheint, dass auch in unseren heutigen Demokratien an der Stelle des Kampfes um die Wahrheit,
der Kampf um die blofe Macht getreten ist. Grundlage der Diskussion ist nicht mehr die Annahme, die
besseren Argumente setzen sich durch, sondern der Machtigere gewinnt. Nun kann man so eine Sicht
von Geschichte durchaus vertreten, und man kann sogar zahlreiche historische Erfahrungen fiir eine
solche Sicht der Welt in Anspruch nehmen, aber, und dass muss in aller Klarheit gesagt werden, man
verldsst damit den streng demokratischen Standpunkt der Diskussion.

’8 Die Menschenrechte umfassen heute wesentlich mebhr, als nur das Recht auf Leben und Ehre der Person. Sie sind
durchaus problematisch. Zum einen, weil ein sehr konkreter historischer Zustand als Ideal dargestellt wird. Die
Menschenrechtserklarung der UNO umfasst Menschenrechte, die von arabischen und aisatischen Vélkern (sowie auch
dem Vatikan) nicht in allen Punkten geteilt werden, weil sie ihren Vorstellungen nicht entsprechen. Kritiker bemangeln oft,
dass die Menschenrechte der europdischen Philosophie entspringen und daher nicht auf andere Kulturkreise anwendbar
sind. In Zukunft kann es alltaglich werden, dass jemanden, der Abtreibung nicht fiir ein Recht sondern fiir ein Verbrechen
halt, eine Anstellung im 6ffentlichen Bereich verwehrt werden kann (in einigen Landern ist das bereits so). Zum anderen
dienen die angeblich "apolitischen" Menschenrechte heute als Begriindung fiir militarische Interventionen. Kann das der
Sinn von Menschenrechten sein?

 Carl SCHMITT, Volkerrechtliche Formen des modernen Imperialismus, 1932. Das ganze Zitat lautet: ,Wie die Monroe-
Doktrin in der Hand der Vereinigten Staaten liegt, so kénnen sie auch gegeniiber dem Kellogg-Pakt den Standpunkt
einnehmen, der sich fiir eine Weltmacht von selbst versteht: daB sie selber es sind, die definieren interpretieren und
anwenden. Sie entscheiden, wann etwas Krieg ist oder ein friedliches Mittel der internationalen Politik ... immer wieder
zeigt sich die groRe Uberlegenheit, die erstaunlich politische Leistung der Vereinigten Staaten darin, dass sie sich
allgemeiner, offen bleibender Begriffe bedienen ..eine derartige Elastizitat, eine derartige Fahigkeit mit weiten Begriffen zu
operieren und die Volker der Erde zu zwingen, sie zu respektieren, ist ein Phanomen von weltgeschichtlicher Bedeutung.
Bei jenen entscheidenden politischen Begriffen kommt es eben darauf an, wer die interpretiert und anwendet; wer durch
die konkrete Entscheidung sagt, was Frieden, was Abrustung, was Intervention, was 6ffentliche Ordnung und Sicherheit ist.
Es ist eine der wichtigsten Erscheinungen im rechtlichen und geistigen Leben der Menschheit Gberhaupt, dass derjenige,
der wahre Macht hat, auch von sich aus Begriffe und Worte zu bestimmen vermag. Casar dominus et supra grammaticam:
Der ist Herr auch (iber die Grammatik. Der Imperialismus schafft sich seine eigenen Begriffe, und ein falscher
Normativismus und Formalismus flihrt nur dahin, dass am Ende niemand weiB, was Krieg und was Frieden ist. ... Es ist ein
Ausdruck echter, politischer Macht, wenn ein groBes Volk die Redeweise und sogar die Denkweise anderer Volker, das
Vokabularium, die Terminologie und die Begriffe von sich aus bestimmt.”

29



Damit verldsst die moderne Demokratie ihren (angeblich) wertneutralen Standpunkt, macht sich eine
bestimmte Doktrin zueigen, namlich die der regierenden Kaste, und erklart alle abweichenden
Meinungen fir indiskutabel. Gegenliber dem Bosen kann man nicht tolerant sein. Damit wird die
Grundlage der Demokratie aber aufgegeben. Diese Haltung ist ein Zeichen von Furcht. Denn wenn
man von der Richtigkeit der eigenen Meinung Uberzeugt ist, braucht man keine Angst zu haben, dass
sie unterliegt. Weil sich — zumindest in der Theorie — das Richtige schon durchsetzen wird.

VI. Demokratie: Auf der Suche nach Wahrheit

Werfen uns obige Feststellungen nicht auf die Frage nach den eigentlichen Voraussetzungen der

freiheitlichen Demokratie mit ihrem Recht auf freie MeinungsaufRerung zurlick? Der Rechtsphilosoph
und ehemalige Richter des deutschen Bundesverfassungsgerichts Ernst-Wolfgang Bdckenforde hat
eine entscheidende Einsicht im sogenannten Bockenférde-Diktum pragnant formuliert: ,Der
freiheitliche, sdkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann“.%
Dieser Staat kann etwa ein demokratisches oder auch ein solidarisches Verhalten nicht vorschreiben
oder mit Zwang durchsetzen, ohne seine von ihm beanspruchte weltanschauliche Neutralitat
aufzugeben. Der demokratische Rechtsstaat beruht auf Werten, die er selbst nicht hervorbringen
kann, von deren Vorhandensein er jedoch abhangt. Es liegt jedoch an diesem Staat, ob er sich gegen
bestimmte Werte ausspricht oder sich fir deren Férderung und die Unterstitzung wertstiftender

Institutionen einsetzt.

Demokratie ist nur moglich, wo es Birgertugend gibt. Unter Birgertugend ist das richtige, von
rationalem Wissen um Freiheit und Verantwortung getragene Verhalten eines Menschen in der
politischen Gesellschaft zu verstehen. ,In einer freien Gesellschaft sind der Glaube an die Erkenntnis,
die Liebe zur Wahrheit und die Hoffnung, durch die Rede seines Nachsten vom eigenen Irrtum befreit

81

zu werden, die hoéchsten Birgertugenden.”®” Die Demokratie funktioniert nur dann, wenn sie ,von

Demokraten getragen wird, die bestimmte Haltungen, Einstellungen und Orientierungen aufweisen,
welches selber nicht oder nur in bescheidenem MaRe durch demokratische Mehrheitsbeschlisse

«82

erzwungen oder auch geférdert werden kénnen“®”. Wenn diese Bedingungen, wie etwa ein Sinn fir

Fairness, Respekt, Tapferkeit oder Weisheit erfillt sind, dann konnen die demokratischen

8 BHCKENFORDE: Staat Gesellschaft Freiheit, S. 60. Vollstandig: ,Der freiheitliche, sdkularisierte Staat lebt von
Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann. Das ist das grofRe Wagnis, das er, um der Freiheit willen,
eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur bestehen, wenn sich die Freiheit, die er seinen Blirgern
gewadhrt, von innen her, aus der moralischen Substanz des einzelnen und der Homogenitat der Gesellschaft, reguliert.
Anderseits kann er diese inneren Regulierungskrafte nicht von sich aus, das heiflt, mit den Mitteln des Rechtszwanges und
autoritativen Gebots zu garantieren versuchen, ohne seine Freiheitlichkeit aufzugeben und - auf sdkularisierter Ebene - in
jenen Totalitdtsanspruch zurlickzufallen, aus dem er in den konfessionellen Birgerkriegen herausgefiihrt hat.”

8l SCHMIDT-AHMAD, Die totalitare Gesellschaft und ihre Feinde, http://www.jungefreiheit.de/Single-News-Display-mit-
Komm.154+M5f1908b728b.0.html

8 KALTENBRUNNER, Wege der Weltbewahrung, S. 156. Der Jurist und ehemalige Verfassungrechtler Paul Kirchhof sagte:
,,Stellen Sie sich vor, es sind Wahlen und keiner geht hin. Da ware die Demokratie praktisch zusammengebrochen. Die
Demokratie setzt voraus, dass der Mensch seine Freiheit benutzt, und dass er verantwortlich handelt.” KIRcHHOF, Der
Auftrag von Religion und Kirche in einer freiheitlichen Demokratie, S. 42. In diesem Sinne setzte sich Kirchhof auch massiv
flr eine Besserstellung von Familien und Kindern ein, denn sollten sich alle oder bereits mehrheitlich die Menschen gegen
die Griindung einer Familie entscheiden, wirden Gesellschaft und Staat wirtschaftlich kollabieren.

30



Mechanismen auch zu Werkzeugen der Gerechtigkeit werden. Und diese Werte sind immer
moralische, die heute insbesondere durch die Absolutsetzung der Toleranz abgeschafft werden.

Am deutlichsten hat wohl Milton 1644 in seiner Schrift ,,Areopagitica. A Speech of Mr. John Milton for
the Liberty of Unlicens’d Printing. To the Parlament of England” die Argumente gegen Zensur und fiir
die liberale Idee der Diskussion geliefert. Wahrheit konne nicht das Amt einiger weniger sein. Selbst
die Unterdriickung von Irrtiimern niitze der Wahrheit nichts, denn diese kdnne erst in der offenen
Auseinandersetzung ihre Wahrheit erweisen und durchsetzen. Und Mill erganzt diese Einsicht: ,Wenn
die gesamte Menschheit einer Meinung ware und nur ein einziger ware einer anderen, so hatte die

Menschheit kein besseres Recht, diesem Schweigen aufzuerlegen, als er ... der ganzen Menschheit“®

Und dennoch drangt sich die Frage auf, warum eine liberale Gesellschaft, die sich so viel auf ihre
Liberalitdt zugute héalt und diese Uberall einmahnt, zugleich ein gehoriges Mall an Intoleranz
hervorbringt? Hierzu erklarte Robert Spaemann: ,,Es klingt paradox, aber ich meine, es hat etwas zu
tun mit dem sich ausbreitenden radikalen Relativismus. Dort, wo man denkt, dass Wahrheit erreichbar
ist flir den Menschen, da gibt es Diskurs, da gibt es einen Kampf der Meinungen, aber alle wollen das
eine Ziel: Sie wollen wissen, wie es wirklich ist. In einer radikal relativistischen Gesellschaft gibt es
dagegen nicht mehr das Moment der Regulation durch die Wahrheitsidee, sondern nur noch die
Regulation durch das Konventionelle, das auch im Interesse derer ist, die gerade die Macht haben.

Oder der vorherrschenden Ideologie.“®*

Alle heute noch feststellbaren Missachtungen der Wirde und der Rechte des Menschen haben ihren
Ursprung im Verlust des Wahrheitsbegriffes, wie ihn eine realistische Anthropologie herausgebildet
hat. Dieses Vergessen fiihrte zu einer Ausbreitung von Relativismus und Nihilismus, wie Papst
Johannes Paul Il. warnte: ,Es ist das unheilvolle Ergebnis eines unangefochten herrschenden
Relativismus: das ,Recht’ hort auf Recht zu sein, weil es sich nicht mehr fest auf die unantastbare
Wiirde des Menschen griindet, sondern dem Willen des Starkeren unterworfen wird. Auf diese Weise

beschreitet die Demokratie ungeachtet ihrer Regeln den Weg eines substantiellen Totalitarismus.“®®

# NARESWSKI, Mill, S. 103.

# Robert Spaemann im Interview in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 15. Februar 2009. Wenn von einer
vorherrschenden Ideologie die Rede ist, dann ist fiir den deutschsprachigen Raum an dieser Stelle die (linke) Ideologie des
,Anti-Faschismus” zu nennen, die wie jede Ideologie hinter der gesellschaftlichen Realitat zurlck bleibt. Der , Anti-
Faschismus” wurde in den 1920er Jahren von der Kommunistischen Internationalen in der Welt verbreitet, gehorte zum
Selbstverstandnis kommunistischer Diktaturen (vgl. Verfassung der so genannten ,,DDR”) und diente als Legitimation
Andersdenkende zu verfolgen und zu ermorden: Der Feind des Bolschewismus wurde pauschalierend (erstmalig von der
Kommunistischen Internationalen) als der ,Faschist” (und nicht etwa Nationalsozialist) bezeichnet. Dieser Antifaschismus
war somit die Fortsetzung des , Tugendterrors” der franzosischen Revolution. Mit dieser Ideologie hat sich der Kern aller
sozialistischen Ideologien in das 21. Jahrhundert gerettet und wird heute als ,Herrschaftsinstrumentarium” linker
politischer Strémungen benitzt. Die antifaschistische Agitation unterminiert die Wahrheitssuche, die freie
MeinungsauBerung und nicht zuletzt die Demokratie selbst. Vgl. u.a. Antonia Grunenberg: Antifaschismus — ein deutscher
Mythos. In diesem Zusammenhang steht auch die vorherrschende Interpretation Uber die Geschichte, von der viele
Wahrheiten aus machtpolitischen Griinden ,verdrangt” werden, so etwa liber die Entstehung des 2. Weltkrieges. Vgl. Gerd
Schultze-Rohnhof: Der Krieg der viele Viiter hatte, Der lange Anlauf zum Zweiten Weltkrieg oder Peter Nicoll: Englands Krieg
gegen Deutschland. Die Ursachen, Methoden und Folgen des Zweiten Weltkriegs.

& JOHANNES PAULII., Evangelium vitae, Nr. 20. In diesem Zusammenhang sind die von Alexis von Tocqueveille in seinem
Werk Uber die Demokratie in Amerika zusammengefassten Erkenntnisse von hdchster Aktualitit. Tocqueville zeigt auf, wie
durch eine Massendemokratie und ihrem Egalitarismus die Freiheit der Menschen gefahrdet ist. Geistige Autoritaten, deren

31



Wieweit muss die Ricksicht auf die Meinung anderer gehen? Wieweit soll man Gefiihle anderer
verletzen dirfen? Zuerst einmal muss festgestellt werden, dass sich diese Anforderungen nicht an
andere, sondern zunachst an einen selber richtet, nicht was muss ich den anderen verbieten, sondern
was verbiete ich mir selbst? Nicht die Beherrschung der anderen, sondern die Selbst-Beherrschung
steht am Anfang eines gedeihlichen Miteinanders. Wir stehen letztlich beim ethischen Minimum beim
Kategorischen Imperativ Kants. Aber nicht in der ersten, sondern in der zweiten Formulierung.
,Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines
Gesetz werde.” Nicht was ein allgemeines Gesetz sein kann, denn ich kann hier immer noch materielle
Doktrinen hineinbringen, sondern, der zweite: ,Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner
Person, als in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloR als Mittel
brauchst.” Den Menschen nie als bloRes Mittel zu gebrauchen, die Anerkennung des Wertes des

Menschen, ist die notwendige Grundlage einer freien Gesellschaft.

Das fordert dann aber auch, dass ich nicht von der Meinung eines Menschen auf seinen Wert schliefe,
also sage, wer eine Meinung vertritt, die ich nicht vertreten kann, der sei an sich schon schlecht. Die
Behauptung der Unanstandigkeit eines Menschen auf Grund einer bestimmten Meinung ist immer
zurlickzuweisen, gerade auch, wenn man dieser Meinung selbst nicht angehort. Demokratie setzt
somit, will sie funktionieren, auch eine gesunde Selbstbeschriankung des Menschen voraus. Da ich
nicht nur fir mich, sondern auch fir meine Mitmenschen verantwortlich bin, werde ich anders
handeln, als wenn ich nur mir gegenliber Verantwortung trage. Der Satz: ,,Wenn jeder an sich selber
denkt, ist an jeden gedacht.” ist im Grunde wenig demokratisch, sondern autokratisch! Es kommt
darauf an, zu verstehen, dass Demokratie verantwortungsbewusstes Handeln aller Akteure verlangt
und dass dieses nur auf Grundlage einer fundierten, im Wesen des Menschen als freiwollendes und

freihandelndes Subjekt begriindet werden kann.

Durch die Mobilisierung freiheitlicher Krafte und die Starkung entsprechender Institutionen kann den
massendemokratischen Gefahren entgegen gewirkt werden. Dazu gehdren fir Alexis de Toqueville die
Gewaltenteilung, Minderheits- und Menschenrechtsschutz, dezentrale Verwaltung, Unabhangigkeit
der Justiz, kraftvolle Verbande biirgerliche Interessenaggregation, die Pflege und Erneuerung der
geistig-moralischen und religiosen Krafte in der Gesellschaft und nicht zuletzt eine wirkliche
Pressefreiheit. Das Zusammenwirken dieser Instanzen sollte einen wirklichen gesellschaftlichen und

geistigen Pluralismus gegen Konformitats- und Zentralisierungsdruck verteidigen.

Der Staat hat heute mehr Mittel denn je, alle Formen des gewaltsamen Widerstandes zu brechen.
Nicht von der Staatsgewalt geht jedoch Gefahr aus, sondern vom Geist: Wenn die Menschen sich aus

der schwer erkampften Beteiligung an der Herrschaft zurlickziehen. Wer sich der aktiven Gestaltung

jeder Demokratie bedarf, stehen unter dem Druck, durch die 6ffentliche Meinung versklavt zu werden. Aus Angst vor
Isolation passt man sich der 6ffentlich ausgesprochenen Meinungen an: Man glaubt, was andere glauben, weil sie es
glauben. Doch dies ist in der Mediendemokratie ohnehin nur die Meinung gut artikulierter Minderheiten. Toqueville spricht
— ahnlich wie Nietzsches letzter Mensch — vom massendemokratischen Menschen und dessen Despotismus. Vgl. Norbert
Bovz, Diskurs tiber Ungleichheit, S. 21-35.

32



seiner Welt entzieht, der muss es sich gefallen lassen, wenn die Welt von anderen gestaltet wird. Je
mehr Menschen sich aus der Politik zuritickziehen, desto leichter wird es anderen, die Politik
durchzusetzen, die ihnen genehm ist. Rudolf von Jehring beendet seine Schrift ,,Der Kampf ums Recht”
mit den Worten: , Alles Recht in der Welt ist erstritten worden, jeder Rechtssatz, der da gilt, hat erst
denen, die sich ihm widersetzten, abgerungen werden missen, und jedes Recht, das Recht eines
Volkes, wie das eines Einzelnen, setzt die stetige Bereitschaft zu seiner Behauptung voraus.”

Die Demokratie verlangt heute nicht, dass man fiir sie in den Kerker geht, dass man Not und
Verfolgung leidet, wie es viele Menschen getan haben, die fir die Freiheit und fiir ihre Rechte
gekampft haben. Die Demokratie fordert von uns trotzdem einen Einsatz: den Einsatz, wahlen zu
gehen, den Einsatz, sich nicht willenlos den Parteien oder den Journalisten auszuliefern, den Einsatz,
sich eine Meinung zu bilden und diese zu vertreten. Es darf nicht heiRen: Man kénnte. Es muss heilRen:
Ich tue. Wie kénnte man also besser schlieRen, als mit den Worten der Demonstranten von Leipzig

1989: ,Wir sind das Volk.” Und wir diirfen ergdanzen: Jeder einzelne von uns.®®

% Nach einem Streit tiber ein geologisches Thema, schreibt Goethe riickblickend: ,Und so standen wir gegen einander,
durch ein doppeltes Problem geschieden, durch Kliifte, die keiner zu iberschreiten sich getraute, um zu dem andern zu
gelangen; ich aber, nachdenklich, glaubte freilich einzusehen, dall es mehr Impuls als Notigung sei, die uns bestimmt, auf
eine oder die andere Seite hinzutreten.” GOETHE, Die Gesellschaft des vaterlandischen Museums in Bohmen, GNWS 2, S.
267.

33



Literatur

ADLER, Siegmund : Die Unterrichtsverfassung Kaiser Leopolds Il, Wien-Leipzig, 1917

BAGEHOT, Walter: Die englische Verfassung : Herausgegeben und eingeleitet von Klaus Streifthau.
Berlin, 1971.

BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang : Staat Gesellschaft Freiheit. Frankfurt, 1976.

BoLz, Norbert: Diskurs tiber die Ungleichheit, Ein Anti-Rousseau. Miinchen, 2009

Der Journalisten Report Ill. Politikjournalismus in Osterreich. Andy Kaltenbrunner, Matthias Karmasin,

Daniela Kraus (Hg.):, Wien, Facultas Verlag, 2010.

FLEISCHHACKER, Michael : Und jetzt noch ein EU-Kritik-Verbotsgesetz.
http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-jetzt-noch-ein-

EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal

GOETHE, Der Versuch als Vermittler von Subjekt und Objekt, In: Goethes naturwissenschaftliche

Schriften. Herausgegeben und kommentiert von Rudolf Steiner. Band 2, Dornach, 1975

GOETHE, Die Gesellschaft des vaterlandischen Museums in Bohmen, In: Goethes naturwissenschaftliche

Schriften. Herausgegeben und kommentiert von Rudolf Steiner. Band 2, Dornach, 1975

GOETHE, Spriiche in Prosa, In: Goethes naturwissenschaftliche Schriften. Herausgegeben und

kommentiert von Rudolf Steiner. Band 2, Dornach, 1975

HELLER, Hermann : Staatslehrere. In. Gesammelte Schriften Ill. Tlibingen, 1992

HiNz, Thorsten : Der Super-Vatikan. in:
http://www.jungefreiheit.de/index.php?id=268&tx_ttnews%5Btt_news%5D=74601&tx_ttnews%5Bbac
kPID%5D=&no_cache=1

JOHANNES PAUL Il.: Evangelium vitae

KALTENBRUNNER, Gerd-Klaus: Wege der Weltbewahrung. Sieben konservative Gedankengange.
Asendorf, 1985

KELSEN, Parlamentarismus,

KELSEN, Wesen und Wert der Demokratie

KiNK, Rudolf : Die Rechtslehre an der Wiener Universitat: geschichtliches Fragment, als Beitrag zur

Osterreichischen Rechtsgeschichte. Wien, 1853

KIRCHHOF, Paul : Der Auftrag von Religion und Kirche in einer freiheitlichen Demokratie. In: Johannes

34



Beckermann/Helmut Engel (Hrsg.), Das Verhaltnis von Staat und Kirche, Sankt Georgener
Hochschulschriften, 2002, S. 36-52

LIPPMANN, Walter : Die 6ffentliche Meinung. Miinchen, 1964

MACHIAVELLI, Nicolo : Der Fiirst : Aus dem Italienischen von Friedrich von Oppeln-Bronikowski : Mit
einem Nachwort von Horst Glnther. Frankfurt am Main, 1990

MAHLAU, Kristiana, Unterhaltungskunst zwischen Zensur und Protest. Norderstedt, 2008

MARX, Karl : Nationalékonomie und Philosophie, Der historische Materialismus, Die Friihschriften,

NAREWSKI, Ringo : John Stuart Mill und Harriet Taylor Mill: Leben und Werk. Wiesbaden, 2008

NOELLE NEUMANN, Elisabeth : Die Schweigespirale : Offentliche Meinung — unsere soziale Haut.
Miinchen, 1980

ORTEGA Y GASSET, José : Der Mensch und die Leute. In: ORTEGA Y GASSET, José : Gesammelte Werke. Band
VI. Stuttgart, 1996.S. 7-245

ORTEGA Y GASSET, José : Uber das rémische Imperium. In: ORTEGA Y GASSET, José : Gesammelte Werke.
Band IV. Stuttgart, 1996. S. 388-434

PARETO, Vilfredo : Der Tugend-Mythos und die unmoralische Literatur. Berlin, 1968

RADBRUCH, Gustav : Rechtsphilosophie, Studienausgabe, hersg. von Ralf Dreier und Stanley L. Paulson.
Heidelberg, 1999

ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, Sonderausgabe aus dem Handbuch der
Philosophie. Bonn, 1947

RoOUSSEAU, Jean-Jacques : Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsdtze des Staatsrechts. Ditzingen, 1998

SCHMIDT-AHMAD, Fabian : Die totalitdre Gesellschaft und ihre Feinde,
http://www.jungefreiheit.de/Single-News-Display-mit-Komm.154+M5f1908b728b.0.htm

ScHMITT, Carl : Der Begriff des Politischen. Berlin, 1979

SCHMITT, Carl : Volkerrechtliche Formen des modernen Imperialismus. Berlin, 1932

SPAEMANN, Robert: Die Meinungsfreiheit schon jetzt auf katastrophale Weise eingeschrankt,
http://www.kath.net/detail.php?id=24887&print=yes.

ToQUEVILLE, Alexis: Uber die Demokratie in Amerika, Frankfurt am Main, Fischer-Biicherei, 1956

VOEGELIN, Eric: Wissenschaft, Politik, Gnosis. Miinchen, 1959.

WIDDER, Helmut : Parlamentarische Strukturen im politischen System : Zu Grundlagen und

35


http://www.google.de/search?tbs=bks:1&tbo=p&q=+inauthor:%22Ringo+Narewski%22

Grundfragen des 6sterreichischen Regierungssystems. Berlin, 1979

WINDELBAND, Wilhelm : Praludien Zweiter Band, Tibingen, 1919

ZoLo, Danilo: Die demokratische Flirstenherrschaft : Fiir eine realistische Theorie der Politik.
Gottingen, 1997

36




