
 0 

 

 

 

 

 

 

      Meinungsfreiheit 

     als Voraussetzung 

      der liberalen Demokratie 
   

Ihre Einschränkungen und Bedrohungen  

in Vergangenheit und Gegenwart 

 

 

Von  

Mag. Dr. Christian Machek  

und  

Dr. Stefan Lakonig 

 

 

 

 

Forschungsarbeit  

für das Cajetan-Felder-Institut 

 

 

 

 

Wien, Dezember 2010 

 



 1 

 

Inhaltsverzeichnis:  

 

I. Demokratie – ein problematischer Begriff ______________________________________ 2 

II. Der Staat als politische Gemeinschaft : Freiheit zum Staat ________________________ 4 

III. Der Allgemeine Wille und die Öffentliche Meinung ______________________________ 5 

Der „allgemeine Wille“ und die Diskussion ____________________________________________ 5 

Das Parlament und seine Funktionen in der Demokratie _________________________________ 7 

Die Standpunkt des Einzelnen und die Suche nach Wahrheit _____________________________ 9 

Der Mensch und der andere ______________________________________________________ 11 

Von der Selbstbehauptung zur Selbstgerechtigkeit ____________________________________ 13 

Die orthodoxe Meinung und der liberale Glücksfall ____________________________________ 15 

IV. Eine kleine Geschichte der Zensur __________________________________________ 17 

China, Griechenland und Rom _____________________________________________________ 17 

Das Christentum _______________________________________________________________ 18 

Aucthoritas non veritas facit legem ________________________________________________ 19 

1789 – Freiheit auch der Meinung? ________________________________________________ 21 

Totalitarismus im 20. Jahrhundert _________________________________________________ 22 

Einschränkung der Meinungsfreiheit in der „westlichen“ Welt ___________________________ 22 

V. Die Gegenwart - das Ende der Zensur? _______________________________________ 23 

Das Problem der freien Presse ____________________________________________________ 24 

Das Frageverbot _______________________________________________________________ 25 

Die Versklavung an die öffentliche Meinung _________________________________________ 27 

VI. Demokratie: Auf der Suche nach Wahrheit ___________________________________ 30 

Literatur _________________________________________________________________ 34 

 



 2 

I. Demokratie – ein problematischer Begriff 

Mögen Sie Demokratie? Mögen Sie Meinungsfreiheit? Eine komische Frage, denn jeder wird sie wohl 

mit „Ja“ beantworten. Oder zumindest jenen Kalauer Churchills vorbringen, dass Demokratie zwar 

eine schlechte, aber doch die beste Staatsform sei, die wir haben können und gegen Meinungsfreiheit 

sei doch ohnedies nichts zu sagen - Sie ist ja die große Errungenschaft der demokratischen 

Gesellschaft. Durch diese Antworten wird aber die Unsinnigkeit der Frage nur verdeckt. Genauso gut 

könnten wir fragen: Mögen sie Wetter? Gerade beim Wetter wird man sagen: Das kommt darauf an: 

Sonnenschein oder Regenwetter? Und wirklich: Es kommt darauf an - auch bei der Demokratie.  

Hans Kelsen, Mitschöpfer der österreichischen Bundesverfassung, kritisierte die gedankenlose 

Verwendung des Wortes Demokratie. Es sei das „die Geister im 19. und 20. Jahrhundert fast allgemein 

beherrschende Schlagwort. Gerade darum aber verliert es – wie jedes Schlagwort – seinen festen Sinn. 

Weil man es – dem politischen Modezwang unterworfen – zu allen möglichen Zwecken und bei allen 

möglichen Anlässen benützen zu müssen glaubt, nimmt dieser mißbrauchteste aller politischen 

Begriffe die verschiedensten, einander oft sehr widersprechenden Bedeutungen an, sofern ihm nicht 

die übliche Gedankenlosigkeit des vulgär-politischen Sprachgebrauches zu einer keinen bestimmten 

Sinn mehr beanspruchenden, konventionellen Phrase degradiert.“1 Eine Phrase, die zu einer Keule 

werden kann: Denn wenn sie beliebig ist, so entzieht es sich der Überprüfung, was denn demokratisch 

ist und was nicht. Dann kann man, da man ja die Überprüfung nicht scheuen muss, den politischen 

Gegner einer undemokratischer Einstellungen bezichtigen und ihn so zu den Bösen stempeln. Dem 

vermeintlichen Antidemokraten kann man sodann die demokratischen Rechte entziehen, er wird zum 

Buhmann der Gesellschaft und der Versuch sich zu rechtfertigen oder zu verteidigen wird zur bloßen 

Ausrede. Auf diese Weise wird einem schließlich auch das Recht auf Meinungsäußerung entzogen. 

Auch heute scheint es Meinungen zu geben, die ein Verbrechen sind und die man daher nicht äußern 

darf. In dieser Arbeit werden wir uns daher mit dem Zusammenhang von Demokratie und 

Meinungsfreiheit beschäftigen.  

Der Kritiker des Parlamentarismus, Carl Schmitt, bringt es auf die kurze Gleichung von Demokratie als 

Identität von Regierung und Regierten, Herrscher und Beherrschten, Staat und abstimmenden Volk, 

Staat und Gesetz, Quantitativ und Qualitativ, kurz, als die Identität von Subjekt und Objekt staatlicher 

Autorität2. Für Kelsen bedeutet Demokratie: „Bildung des maßgeblichen staatlichen Willens durch ein 

vom Volke auf Grund des allgemeinen und gleichen Wahlrechts, also demokratisch, gewähltes 

Kollegialorgan nach dem Mehrheitsprinzipe“3.  

Dennoch wollen wir uns nicht davor scheuen, wenigsten einige Punkte des modernen Staates 

festzustellen. Dabei zeigt sich, dass er mit dem Begriff der Demokratie nur sehr unzureichend erfasst 

ist. Denn der moderne Staat wird durch zwei Prinzipien (und nicht nur durch eines) bestimmt. Neben 

die Demokratie tritt (begrifflich) die Rechtsstaatlichkeit (politisch eine Errungenschaft des 

Liberalismus). Hier genügt die Problemstellung, welche Ortega y Gasset der Frage gegeben hat: „Die 

                                                           

1
 KELSEN, Wesen und Wert der Demokratie, S. 153.   

2
 vgl. SCHMITT, Parlamentarismus, S. 35. 

3
 KELSEN, Parlamentarismus, S. 5f. 



 3 

Demokratie antwortet auf die Frage: Wer soll die öffentliche Gewalt ausüben?, und ihre Antwort 

lautet: Die Gesamtheit der Bürger. Aber sie sagt nichts darüber, wie weit die öffentliche Gewalt 

reichen soll. Der Liberalismus antwortet auf die Frage: Ganz abgesehen davon, wer die öffentliche 

Gewalt ausübt, wie ist sie zu begrenzen?, und er entscheidet dahin, daß die öffentliche Gewalt, …, auf 

keinen Fall absolut sein kann; die Personen besitzen Rechte vor jeder Dazwischenkunft des Staates. 

Die Tendenz muß dahin gehen, die Einmischung der öffentlichen Gewalt in bestimmten Grenzen zu 

halten.“4 Historisch gesehen war die Einschränkung der Macht des Staates das erste Ziel 

demokratischer Bestrebungen, die sich ja gegen den absolutistischen und später gegen den totalitären 

Staat gewendet haben. Erst nachdem die Freiheit vom Staat errungen war, konnte man sich zur 

Freiheit zum Staat wenden: zur Gestaltung der Politik durch das Volk.  

Die Grundüberzeugung oszilliert zwischen bürgerlicher Freiheit (Freiheit vom Staat) und 

staatsbürgerlicher Freiheit (Freiheit zum Staat, zur Gestaltung der Gesellschaft), zwischen 

Gewaltenteilung und Mehrheitsabsolutismus. Diese Haltung wird ergänzt durch die sozialen 

Bestrebungen, welche den Sieg der Billigkeit gegen die erstarrte Gerechtigkeit bringen sollen5. Sie 

richten sich gegen Verschleierung und Vertiefung gesellschaftlich realer Ungleichheit.  

 

                                                           

4
 Beide Begriffe sollten, obwohl sie eng miteinander verbunden sind, voneinander unterschieden werden, nicht nur weil sie 

ganz andere Dinge beschreiben, sondern auch, weil sie ganz andere Forderungen aufstellen. Ein Minderheitenschutz, 
Menschenrechte etc. lassen sich rein demokratisch nicht begründen. Das Volk könnte ja auch in demokratischer Art und 
Weise bestimmen, dass bestimmten Gruppen Rechte entzogen werden können. Solange es nötig war, hat etwa der 
Nationalsozialismus immer darauf geachtet, seine „Gesetze“ als legal und damit als legitimiert darzustellen. Die Nürnberger 
Rassengesetze sind auf Basis der Weimarer Verfassung und des sog. Ermächtigungsgesetzes entstanden und können – da 
das Reich auch aus dem Völkerbund ausgetreten war – nur auf Grund eines höheren Menschen- oder Naturrechts als 
ungültig behandelt werden. Genauso fließen aber auch bestimmte Privilegien von Abgeordneten (Immunität) aus ihrer 
Stellung als Vertreter des Volkes gegenüber der Macht der Krone und es ist heute nicht mehr als demokratische 
Notwendigkeit begründbar. Was einmal ein aus demokratiepolitischen oder rechtsstaatlichen Gründen notwendiges Recht 
war, kann geschichtlich zu einem Un-recht, einem Privileg (Übersetzt: Vor-recht) werden.  
5
 Vgl. RADBRUCH, Rechtsphilosophie, S. 68. 



 4 

II. Der Staat als politische Gemeinschaft : Freiheit zum Staat  

Worauf beruht eine politische Gemeinschaft? Auf Anerkennung, nicht auf Gewalt. Echte Herrschaft 

gründet sich immer auf öffentliche Meinung. Sie ist Vorherrschaft einer bestimmten Geisteshaltung. 

Der Mensch ist Druck ausgesetzt, der auf ihn wirkt: Gewohnheiten, Bräuche, die geltenden Normen, 

die eigenen und die fremden Interessen und vieles mehr. Auch der Staat ist ein solcher sozialer Druck6. 

Freiheit ist immer in irgendeiner Weise vermittelt. Die Frage ist nur, wie sich das Zusammenspiel 

zwischen dem Zwang des Staates und der Gesellschaft auf der einen und dem Individuum auf der 

anderen Seite gestaltet.  

Freiheit und Zwang sind nicht notwendig Gegensätze. „Gewisse Völker haben zu gewissen Zeiten 

diesem Zwang aus freien Stücken die institutionelle Form gegeben, die sie vorzogen, sie haben den 

Staat ihren Lebensbedürfnissen angepasst. Das und nichts anderes ist das Leben als Freiheit.“7 Es ist 

gar nicht so wichtig, wie sich der Staat bzw. die staatlichen Institutionen gestalten, sondern ob sich 

diese ganz besondere Form, dieses System, im Einklang befindet mit dem, was man idealistisch 

„Willen des Volkes“ nennen könnte.   

Ein Staat der sich nur auf seine Gesetze und Institution verlässt, kann nicht bestehen, er muss sich auf 

seine Bürger, die Normunterworfenen, stützen. Die Ausgestaltung von Macht und Machtverteilung ist 

immer an den Willen des Volkes gebunden. Wo sich die Herrschaft nicht im Einklang mit ihrer Zeit 

befindet, kommt es zu Änderungen. Darauf beruht die Entstehung der Demokratie: Durch gesteigertes 

Bewusstsein der eigenen Freiheit und Bedeutung, drängen immer weitere Schichten zur Teilnahme an 

der sie betreffenden Herrschaft: Aus den erleidenden Objekten von Politik werden die handelnden 

Subjekte8.  

Und dennoch gibt es auch in der Demokratie Regeln, Gesetze, Ordnung, gibt es Herrschaft. Aber sie 

beruht letztlich nicht auf bloßer Macht, sondern auf Anerkennung. „Die Aufkündigung des Gehorsams 

durch die Machtunterworfenen kann also jeder Macht ihr Ende setzen. Keine Regierung also, die nicht 

letzten Endes auf den Volkswillen gegründet wäre, kein Volk, das nicht gerade die Regierung hätte, die 

es verdient, kein Staat, in dem nicht die Volksouveränität soziologische Tatsache wäre!“9 Gegen das 

Volk kann es keinen Staat geben. Das bedeutet aber nichts anderes als Volkssouveränität. 

Volkssouveränität ist die Voraussetzung einer verwirklichten Demokratie. Die entscheidende Frage ist 

                                                           

6
 In diesem Zusammenhang fällt oft das Wort von der strukturellen Gewalt. Der Begriff, den die Politikwissenschaft Johan 

Galtung verdankt, bezeichnet jene Macht, die den Menschen daran hindert, sich frei zu entfalten. Herrschaft wird hier ganz 
negativ gesehen, als etwas Unnatürliches. Wir vertreten hier eine andere Sicht, in der Herrschaft (auch als Selbst-
beherrschung) und Freiheit kompatibel sind.  
7
 ORTEGA Y GASSET, Über das römische Imperium, Werke IV, 418. Nehmen wir ein Beispiel: die DDR. Es gab in ihr 

Menschen, die sich frei gefühlt haben. Für sie war ihr Staat ein gerechter Staat. Es gab aber ebenso Menschen, die sich in 
diesem Staat als unfrei erlebt haben. Immer wird es in einem sozialen Gebilde Menschen geben, welche die staatliche 
Ordnung nicht als Rahmen ihrer Freiheitsverwirklichung, sondern als Einschränkung erleben. Für den Staat wird das zum 
Problem, wenn er diese Gruppe nicht mehr unter Kontrolle halten kann. Die DDR ist unter dem Druck der Straße 
zusammengebrochen. Dieser Staat wurde nicht mehr als „Freiheit“, sondern als „Unterdrückung“ erlebt und weil er daher 
nicht mehr durch die Normunterworfenen getragen wurde, wurde er geschichtlich obsolet.  
8
 Die moderne Demokratietheorie zieht es vor, diesen Vorgang nach der Art des Verstandes zu erklären: Die Kosten, die 

Menschen von der Herrschaft auszuschließen, sind höher, als die Kosten, die Menschen an der Herrschaft zu beteiligen. 
9
 RADBRUCH, Grundzüge, GRGA II, vgl. auch RADBRUCH, Rechtsphilosophie, S. 81. 



 5 

aber jetzt, wie ein Staat dazu kommt, den Staatswillen und den Willen der dem Staat Unterworfenen 

in eins zu setzen.  

 

III. Der Allgemeine Wille und die Öffentliche Meinung 

Der „allgemeine Wille“ und die Diskussion  

So wie sich der menschliche Wille in Sprache und Handlung ausdrückt, zeigt sich auch der Staats- bzw. 

der Volkswille auf verschiedenen Ebenen: im Parlament, in den Medien, in der Gesellschaft, in Wahlen 

und sogar im einzelnen Staatsbürger. So wie das individuelle Leben für den Einzelnen, so ist die 

Geschichte für den Staat seine Willensverwirklichung und auch sein Gericht10. Wir müssen mit 

Radbruch sagen, dass zur Rechtsetzung berufen ist, wer zur Rechtsdurchsetzung fähig ist11, aber dass 

sich die Rechtsetzung eben in der Geschichte – und damit im allgemeinen Willen (im Sinne Kants also 

der Vernunft) – bewähren muss.  Wird der Wille nicht adäquat verwirklicht, kommt es früher oder 

später zu Änderungen oder Revolutionen. 

Rousseau verdanken wird die Idee des volontée générale12, des allgemeinen Willens. Ihn zu 

verwirklichen ist Sinn und Zweck des Staates. Er ist wirklich im Volk und zeigt sich in Abstimmungen, 

der Allgemeine Wille ist der Wille der Mehrheit. Nach Locke stimmt der Bürger im parlamentarischen 

System nicht einem konkreten Gesetz, sondern der Art und Weise, der Erzeugung zu, dem abstakten 

Resultat13, dem aus Abstimmung erzeugten Generalwillen. Wir können also sagen, der allgemeine 

Wille ist wirklich in der Verfassung, nicht aber unbedingt im einzelnen Gesetz. Wobei wir unter 

Verfassung nicht nur die Verfassungsurkunde verstehen sollten (also die Verfassung, die ein Staat hat), 

wir sollten an die gesellschaftlich-politische Gesamtordnung (also die Verfassung in der der Staat ist) 

denken. Deshalb sind einfache Gesetze eben auch leichter zu ändern als Verfassungsbestimmungen.  

Die öffentliche Meinung durch Billigung und Missbilligung sichert die gesellschaftspolitische 

Grundnorm (um eine Kelsensches Wort ganz unkelsenianisch zu verwenden), die Grundlagen des 

gesellschaftlichen Lebens. In demokratischen Staaten betrachtet man die „gemeinsame öffentliche 

Meinung in Form einer Willens- Wertgemeinschaft“ zwischen Herrschenden und Beherrschten als 

Ausgangspunkt.14 Sie beruht zunächst einmal auf den grundlegenden Voraussetzungen einer 

Gesellschaft (einer Art Grundkonsens). Rousseau verdanken wir die Erkenntnis, dass es Gesetze gibt, 

die für einen Staat viel wichtiger sind, als die geschriebenen: „Gesetze, die nicht in Erz und Marmor, 

sondern in den Herzen der Staatsbürger eingegraben werden, die den eigentlichen Kern der 

                                                           

10
 Schon bei Schiller finden wir die Worte von der Weltgeschichte als dem Weltgericht. Die letzten Verse seines Gedichtes 

„Resignation“ lauten folgendermaßen: Genieße, wer nicht glauben kann. Die Lehre / Ist ewig, wie die Welt. Wer glauben 
kann, entbehre! / Die Weltgeschichte ist das Weltgericht. / Du hast gehofft, dein Lohn ist abgetragen, / Dein Glaube war 
dein zugewognes Glück. / Du konntest deine Weisen fragen, / Was man von der Minute ausgeschlagen, / Gibt keine Ewigkeit 
zurück. 
11

 vgl. RADBRUCH, Rechtsphilosophie, S. 91. 
12

 vgl. ROUSSEAU, Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts. Ditzingen, S. ?? 
13

 vgl. SCHMITT, Parlamentarismus, S. 34.  
14

 HELLER, Staatslehre, GS III, S. 278. 



 6 

Staatsverfassung ausmachen, die von Tag zu Tag  neuer Kraft gewinnen; die, wenn die anderen 

Gesetze veralten oder erlöschen, sie neu beleben oder ersetzen, das Volk in dem Geiste seiner 

Verfassung erhalten und an die Stelle der Macht der öffentlichen Gewalt unmerklich die Macht der 

Gewohnheit setzen. Ich spreche von den Sitten, den Gebräuchen und vor allem von der öffentlichen 

Meinung, einem Teile der Staatskunst, der den Staatsmännern völlig unbekannt zu sein pflegt, 

obgleich von ihm der Erfolg aller anderen abhängt …“15  

Nun dürfen wir uns aber nicht damit zufrieden geben und einfach sagen: Die öffentliche Meinung als 

Wille des Volkes ist Grundlage der Demokratie. Wir müssen vielmehr fragen: Wie kommt sie zu 

Stande? Wie kommt es zu einem Konsens, wenn über eine Frage unterschiedliche Auffassungen 

vorhanden sind? Denn wir sehen ja keineswegs den Rousseauschen Idealstaat verwirklicht, in dem alle 

Entscheidungen einstimmig (oder fast einstimmig) und direkt getroffen werden.  

 „Die Vorstellung von dem führerlosen Entstehen einer einheitlichen öffentlichen Meinung dient der 

Aufrechterhaltung der Fiktion von der herrschaftslosen Formung der Gesellschaft zur politischen 

Einheit.“16 Ganz im Gegenteil lässt sich feststellen, dass Meinungen gesellschaftlich und auch politisch 

beeinflusst und sogar erzwungen werden können. Grundlage einer funktionstüchtigen 

demokratischen Meinung ist der mündige Bürger. Oft genug erscheint der „mündige Bürger“ aber 

geradezu selbst als eine „Fiktion“!  

Madison, einer der Väter der amerikanischen Verfassung, bemerkt dazu: „Wenn es auch zutrifft, daß 

alle Herrschaft, Regierung durch öffentliche Meinung legitimiert ist, sich darauf stützt, so ist doch auch 

wahr, daß bei jedem einzelnen die Kraft seiner Überzeugungen, Meinungen und der Grad, in dem 

seine Meinungen sein praktisches Verhalten, sein Handeln prägen, erheblich davon abhängt, was er 

glaubt, wie viele andere Menschen auch so denken. Der Vernunft des Menschen, der Mensch 

überhaupt ist furchtsam und vorsichtig, wenn er sich allein gelassen fühlt, und er wird kräftiger und 

zuversichtlicher in dem Maße, in dem er glaubt, daß viele andere auch so denken wie er.“17  

Die Frage ist also, wie wir zu einem staatlichen Wille kommen. Entweder durch den Zwang einer 

Gruppe, die mächtig genug ist sich durchzusetzen, das nennen wir Totalitarismus. Oder durch die 

Diskussion und die Überzeugung, das nennen wir dann Demokratie. Freiheit bedeutet 

Selbstbestimmung. Gewährt man allen die totale Selbstbestimmung, kommt man zur Anarchie, in der 

es wiederum keine Freiheit sondern nur Willkür geben kann. Da das aber nicht wünschenswert ist, 

erstrebt man in der Demokratie die größtmögliche Annäherung an die Freiheit. Mit der absoluten 

Mehrheit gelangt man zur relativ größten Annäherung an diese Idee, sodass wenn schon „nicht alle, so 

doch möglichst viele frei sein sollen“18. Das Majoritätsprinzip bedeutet aber nicht Majoritätsherrschaft, 

denn beide, Majorität und Minorität, müssen sich miteinander verständigen, sich vertragen19. Der Ort 

                                                           

15
 ROUSSEAU, Gesellschaftsvertrag, 2 Buch, 12 Kapitel 

16
 HELLER, Staatslehre, GS III, S. 281. 

17
 Federalist Papers No 49, 2 Februar 1788  

18
 KELSEN, Parlamentarismus, S. 30. 

19
 KELSEN beschreibt es so: „Schon durch die Tatsache ihrer rechtlichen Existenz vermag die Minorität den Willen der 

Majorität bis zu einem gewissen Grade zu beeinflussen und so zu verhindern, daß der Inhalt der auf dem Wege des 
Majoritätsprinzipes geschaffenen sozialen Ordnung in einen absoluten Gegensatz zu den Interessen der Minorität gerät“. 
KELSEN, Parlamentarismus, S. 31. 



 7 

an dem der Konflikt zwischen Mehrheitsmeinung und Minderheitsmeinung ausgetragen und im 

Kompromiss gelöst wird, ist das Parlament.   

Das Parlament und seine Funktionen in der Demokratie 

Das Volk stimmt bekanntlich nicht über alles selbst ab, sondern wählt einen Ausschuss aus 

Vertrauensleuten, der das übernimmt: das Parlament. Das Wesen des Parlaments ist das dynamisch 

dialektische, wie Schmend es genannt hat. Mit anderen Worten: die Diskussion. Diskussion bedeutet 

nicht einfach verhandeln, nicht Kampf der Interessen, sondern der Meinungen20, es geht um das 

Ringen um Gerechtigkeit21 und Frieden. „Freiheit der Demokratie, das ist die Freiheit des 

Kompromisses, die Freiheit des sozialen Friedens“22. Kelsen definiert die Diskussion nicht als die Suche 

nach der absoluten Wahrheit, sondern als „Erzielung einer mittleren Linie zwischen den Interessen der 

Majorität und der Minorität“23, also als den Kompromiss. Neben dieser pragmatischen Formulierung 

steht aber immer noch der hoch gepriesene Wert des allgemeinen Willens, der verwirklicht werden 

soll, als Bestimmung des Staates. Für Schumpeter ist die Behauptung, dass individuelle 

Willensäußerungen zu einem allgemeinen Willen tendieren, ein Unsinn24. Der Durchschnittsbürger ist 

von einem stufenweisen Realitätsverlust und einem Abfall intellektueller Leistungsbereitschaft 

betroffen, sobald Fragen außerhalb des direkten persönlichen Interesses auftauchen25. Schon daher 

könne in den meisten Fragen gar nicht von einer vorhandenen Meinung ausgegangen werden. Das ist 

auch der Grund für das Entstehen von Parteien, sie bieten eine Grundentscheidung in politischen 

Fragen und übernehmen – im Sinne der Arbeitsteilung – die Ausarbeitung eines alles umfassenden 

Standpunktes. Die Parteien sind entstanden als Interessenvertretungen, erst gegenüber den 

Regierungen des Absolutismus, später als gleichberechtigte Partner innerhalb eines demokratisch 

verfassten Staates. Die Entscheidung, sich einer Partei-Richtung zugehörig zu fühlen, bedeutet nicht, 

mit der Partei in allen Einzelheiten überein zustimmen. Oft genug wählt man Parteien auch aus ganz 

anderen Gründen (das geringere Übel, …). Parteien verfügen heute oft genug über ein bewusst unklar 

definiertes Programm, damit man möglichst viele Weltsichten vereinen kann – und damit möglichst 

viele Wähler. Im gleichen Augenblick bemerken wir aber, dass die einzigen Gruppen, die heute noch 

erfolgreich Politik betreiben, Lobbyisten, also Interessensvertreter, sind. Die Parteien haben, weil sie 

niemanden wehtun wollen, weil sie Positionen zum Teil nur vertreten, weil sie sich medienwirksam 

                                                           

20
 Vgl. SCHMITT, Parlamentarismus, S. 9. 

21
 Heute scheint es oft so, als ginge es nicht mehr darum, durch Vernunft zu überzeugen, sondern nur mehr darum sich eine 

Mehrheit suchen, also den faulen Kompromiss: „Die Menschen wissen, dass es meistens vorteilhafter ist, sich zu vertragen 
als zu streiten und ein magerer Vergleich besser als ein fetter Prozeß.“ SCHMITT, Parlamentarismus, S. 10  Unabhängig von 
der tatsächlichen Umsetzung, die dem Ideal wohl nicht immer entsprechen kann, bleibt aber die Idee der Diskussion 
bestimmend für unser Verständnis von demokratisch legitimierter Herrschaft. Schmitt erwartet, dass, wenn das Parlament 
nicht mehr als „Institution evidenter Wahrheit“ (SCHMITT, Parlamentarismus, S. 13), sondern bloß praktisch technisches 
Mittel erkannt wird, es erledigt sei. Dem hält Thoma entgegen: "Der Schritt vom Glauben an die Diskussion zum 
>Dezisionismus< ist geistesgeschichtlich längst vollzogen. Das Problem unserer Tage ist, ob die Dezision bei einer stabilen 
Minderheit liegen soll (Obrigkeitsstaat, extrem: Diktatur), oder bei einer labilen jeweiligen Mehrheit (Parteienstatt); ob an 
der Mehrheitsbildung alle Staats- angehörigen gleichmäßig beteiligt sein sollen (Demokratie) oder gewisse soziale 
Schichten, seien es die Proletarier oder die Bourgeois, auszuschließen oder zu bevorzugen seien (Privilegienstaat).“ THOMA, 
RICHARD: Zur Ideologie des Parlamentarismus. 1925. zit. nach http://netzwerk-regenbogen.de/parl261100d.html. 
22

 KELSEN, Parlamentarismus, S. 43. 
23

 KELSEN, Parlamentarismus, S. 40. 
24

 Vgl. ZOLO, Fürstenherrschaft, S. 102. 
25

 Vgl. ZOLO, Fürstenherrschaft, S. 103. 

http://netzwerk-regenbogen.de/parl261100d.html


 8 

positionieren lassen, das Wesentliche der Politik vielfach nicht mehr im Blick: das Gestalten von Staat 

und Gesellschaft. Wenn wir heute von einer Krise der Demokratie, von einer Politikverdrossenheit 

sprechen, dann sollten wir wohl besser von einer Krise der Parlamentarier, einer Krise der Politiker 

sprechen. Dabei dürfen wir aber nicht das Wort Radbruchs vergessen, dass jedes Volk die Politiker hat, 

die es verdient. Demokratische Organisationen können ohne demokratische Bürger nicht optimal 

funktionieren, auch das Parlament nicht. Bei der parlamentarisch-demokratischen Regierung geht es 

darum, zwischen diesen verschiedenen Welt- und Problemsichten einen Kompromiss zu erzielen, 

sofern diese auf vernünftige Art und Weise vertreten werden.  

Bagehot26 verdanken wir die treffende Beschreibung der praktischen Funktionen des modernen 

Parlaments, die in England formuliert und praktiziert werden. Die Funktionen des Parlaments gehen 

klar über die eigentliche Gesetzgebung und Bestellung der Regierung hinaus. Es ist 1) electoral 

chamber, d.h. es wählt die Regierung (“wisest people in den nation ... to choose for President the 

wisest man in the nation”27), wobei die Macht, die Regierung auch wieder abzuberufen nicht hoch 

genug eingeschätzt werden kann. Als nächstes nennt er 2) die expressive function “to express the 

mind of the English people on all mattes which come before it”28. In Verbindung damit steht 3) die 

teaching function. Das Parlament als ein “great and open council of considerable men cannot be 

placed in the middle of a society without altering that society”29, es “ought to teach the nation what it 

does not know”. Das Parlament bringt auch jene Themen auf, die der Regierung sonst verborgen 

bleiben würden: Die 4) informing function hat ihren Vorläufer schon im Mittelalter, als es die 

vornehmste Aufgabe des house of commons war, den Souverän über Missstände (der Verwaltung 

etc.) aufzuklären30. Das Parlament hat die Aufgabe, auch das zu sagen, was sonst nicht gesagt werden 

könnte. Als letzte, und bei weitem nicht wichtigste Funktion nennt er schließlich 5) die function of 

legislation, die Gesetzgebung.  Für eine funktionierende Demokratie sind die zuerst genannten 

Aufgaben wesentlich entscheidender, denn nur sie verbürgen jene Öffentlichkeit und jene 

Informiertheit des Bürgers, die eine Wahl überhaupt erst sinnvoll erscheinen lassen. Wenn wir also die 

wichtigste Voraussetzung von Demokratie bedenken, so sehen wir darin die Möglichkeit einer 

informierten Öffentlichkeit, die als Volk Einfluss auf die Ausübung von Herrschaft nimmt. In der 

Demokratie stehen sich Herrschende und Beherrschte nicht mehr einfach gegenüber, sie sind freilich 

auch nicht immer in eins zu setzen. Auch in der Demokratie gibt es Herrschaftsausübung (so kann der 

Staatsbürger etwa nicht einseitig die Straßenverkehrsordnung aufheben). Aber sie wird durch die 

öffentliche Meinung kontrolliert.  

Wenngleich wir diese Aufgabe des Parlaments, Tribüne für die Meinungsäußerung zu sein, nicht direkt 

in der Verfassung finden, stellt sie doch einen ganz wesentlichen Bestandteil des Verständnisses von 

                                                           

26
 BAGEHOT, Die englische Verfassung : Herausgegeben und eingeleitet von Klaus Streifthau. Berlin : Luchterhand , 1971. 

Geb. 1826, gest. 1877; Verfassungstheoretiker, Chefredakteur von „The Economist“. 1867 schrieb er „The English 
Constitution“.  
27

 BAGEHOT, Constitution, S. 115. 
28

 BAGEHOT, Constitution, S. 117. 
29

 BAGEHOT, Constitution, S. 117. 
30

 Heute müsste die Nation, als der gegenwärtige Souverän, wohl eher über die Missstände seiner Abgeordneten aufgeklärt 
werden. 



 9 

Parlament dar. Zumindest die Öffentlichkeit der Verhandlung ist in der Verfassung verankert31.  

Unsere modernen Demokratien, aber auch schon die Systeme im 19. Jahrhundert, waren sich der 

Bedeutung von Öffentlichkeit und Parlamentsdebatten bewusst. Darüber hinaus besteht vor allem die 

Möglichkeit des agenda settings, etwa Anregungen an die Regierung durch Resolutionsanträge32. 

Weiters können medienwirksam Missstände aufgezeigt werden, der einzelne kann sich in Reden zu 

profilieren suchen. Besondere Bedeutung haben auch die Berichte der Regierung, die der 

Selbstdarstellung und Rechtfertigung dienen.  

Die Standpunkt des Einzelnen und die Suche nach Wahrheit  

Nun glauben aber die meisten Menschen, dass ihr Bild der Welt richtig ist – Was sollten sie denn auch 

sonst tun? Falsch ist immer die Vorstellung der anderen, und wenn es einmal nicht mehr möglich ist, 

die eigene Weltsicht aufrecht zu erhalten, flüchten viele in die Verdrängung.  

Es sind Kunstgriffe des Denkens, den eigenen Standpunkt als wahr erscheinen zu lassen, man 

schmuggelt in Aussagesätze Wertungen ein, in dem der Standpunkt schon vorab entscheidet, was 

wahr ist. Letztlich drücken sich die Wertungen ja schon in der „faktischen Wahl des Materials“ als 

„Fundierung meiner „wissenschaftlichen“ Lehren“33 aus. Goethe konnte sich des Spotts über eine 

solche Wissenschaftlichkeit nicht enthalten:  Ein „guter“ Kopf erweise sich darin, dass er kunstfertig 

„aus den vorliegenden Datis nur wenige Günstlinge herauswählt, die ihm schmeicheln; daß er die 

übrigen so zuordnen versteht, daß sie ihm nicht geradezu widersprechen, und daß er die feindseligen 

zuletzt so zu verwickeln, zu umspinnen und bei Seite zu bringen weiß, daß wirklich nunmehr das Ganze 

nicht mehr einer freiwirkenden Republik, sondern einem despotischen Hofe ähnlich wird.“34 

Nun stellen wir fest, dass wir uns oft genauso verhalten, nicht nur in akademischen Diskussionen, 

sondern in unserem Alltag! Wir sehen und hören nur, was wir sehen und hören wollen. Wie selten ist 

man bereit, seine eigene Meinung und Weltsicht zu hinterfragen? „Daher betrachtet jeder den 

anderen als unvernünftig und verstockt, während der wahre Unterschied zwischen ihnen in der 

unterschiedlichen Wahrnehmung liegt.“ 35 Goethe fasst das zusammen, wenn er sagt: „Man wird nie 

betrogen, man betrügt sich selbst.“36 

Denn zweifellos, von den Voraussetzungen ausgehend, an die man glaubt, hat man selbst doch keinen 

Fehler gemacht. Aber es sind ja gerade die Voraussetzungen, die man hinterfragen müsste, nicht erst 

die darauf aufbauenden Schlussfolgerungen. Die Prämissen unserer Weltanschauung aber sind nicht 

der Erkenntnis, sondern nur des Bekenntnisses fähig. Wille und Wider-Wille, unsere Vorlieben und 

Interessen entscheiden darüber. Prämissen werden geglaubt und gewollt postuliert. Unsere gewählte 

Methode beruht auf einem bestimmten Interesse, einer Wahl. Inhalte einer Weltanschauung sind 

                                                           

31
 Vgl. Art. 32 und 33 B.-VG 

32
 Vgl. WIDDER, Strukturen, S. 358. 

33
 ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 151. 

34
 GOETHE, Der Versuch als Vermittler von Subjekt und Objekt, GNWS 2, S. 16. 

35
 LIPPMANN, Die öffentliche Meinung, S. 212. 

36
 GOETHE, Sprüche in Prosa, GNWS 5, S. 449. 



 10 

erlebt, sind in und durch unser ganzes Leben erkämpft, errungen37. Weltanschauung ist all das, wie 

man die Welt sieht, wie man sie versteht, sie begreift. Die Weltanschauung bringt „mit ihren 

bestimmten Wertakzenten die Welt auf einen Nenner“38. Sie macht sie erfassbar, indem sie die Welt 

in eine bestimmte Ebene legt, aber die Welt „liegt nicht in einer Ebene, die Welt ist, um in diesem 

Bilde zu bleiben, „plastisch39“. Die Welt ist vielseitig, weil ich sie von vielen Seiten aus betrachten 

kann. Das ist die wichtige Einsicht des erkenntnistheoretischen Relativismus: Die Welt kann von 

verschiedenen erkenntnistheoretischen Zugängen aus betrachtet werden. Und: Die Welt wird immer 

von Menschen betrachtet. „Die Sinne trügen nicht, aber das Urteil trügt“40, sagt Goethe und Steiner 

verdeutlicht das: „Ein falsches Urteil kann erst entstehen, wenn man sich über das, was die Sinne 

beobachten, Gedanken macht. Wenn uns z.B. der Mond im Aufgangspunkte größer erscheint als im 

Zenith, so haben wir es nicht mit einem Irrtum, sondern mit einer in den Naturgesetzen wohl 

begründeten Thatsache zu thun. Ein Fehler in der Erkenntnis entsteht erst, wenn wir das „größer“ und 

„kleiner“ in unrichtiger Weise deuten, d.h. uns ein falsches Urteil darüber bilden.“41 

Eine Demokratie bedarf einiger Voraussetzungen, um funktionieren zu können: Sie braucht 

demokratisch gesinnte Bürger und verantwortungsbewusste Politiker, sie braucht eine echte Kontrolle 

der Regierung durch die Regierten und sie braucht, gleichsam als eine Art von Grundüberzeugung, den 

Glauben an die Möglichkeit von Wahrheit. Gerade dieser letzte Punkt bedarf einer Erklärung.  

Die Menschen müssen sich an ein Allgemeines gebunden fühlen, das über ihnen steht, wenn eine 

staatliche Gemeinschaft möglich sein soll. Über die Verschiedenheiten der Einzelmeinung hinaus, 

muss man das suchen, was allen gemeinsam ist. Sokrates hat als Grundlage der Gemeinschaft die 

Suche nach der Wahrheit definiert. Es ging ihm nicht um einsames Erforschen oder Grübeln, sondern 

um das Gespräch, um eine ernsthafte Unterhaltung.42 „Wo zwei miteinander, ernstlich nach Wahrheit 

trachtend, ihre Ansichten austauschend, da entdeckt sich zwischen ihnen als ein Zwang der 

Anerkennung eine höhere, eine andersartige Notwendigkeit, als diejenige war, mit welche der Lauf 

des Lebens einen jeden von ihnen zu seiner Meinung getrieben hatte.“43 Zuerst hatte der Mensch die 

Vorstellung von der Welt, die ihm aus seinem Leben zu kam, sie entwickelte sich aus seinem Leben in 

und mit der Welt. Aber wenn zwei Menschen sich über ihre Sicht der Welt austauschen, was 

zwangsläufig geschieht, da es den einzelnen Menschen gar nicht gibt, dann wirkt das auf seine 

Weltsicht zurück. Wenn sie versuchen, eine Vorstellung zu finden, die ihnen gemeinsam ist, dann 

müssen sie sich an einige für alle geltenden Erkenntnisse und Regeln halten, die wir letztlich mit der 

Suche nach der Wahrheit identifizieren können. Im gemeinsamen Suchen muss man sich zuerst auf 

das besinnen, was jeder anerkennt, der ernstlich nach Wahrheit strebt. Das bedarf zuerst der 

Anerkennung der Würde des Menschen. Wenn ich den anderen als Mensch anerkenne, erkenne ich 

gleichzeitig die Möglichkeit an, dass er auch recht haben kann, d.h. aber auch, dass ich vielleicht 

unrecht haben könnte. Gemeinsam können wir leichter nach der Wahrheit suchen, weil vier Augen 

                                                           

37
 vgl. ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 152. 

38
 ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 133. 

39
 ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, S. 133. 

40
 GOETHE, Sprüche in Prosa, GNWS 5, S. 349. 

41
 Steiner in GOETHE, Sprüche in Prosa, GNWS 5, S. 349. (FN)  

42
 Vgl. WINDELBAND, Präludien 2, S. 67. 

43
 WINDELBAND, Präludien 2, S. 67. 



 11 

bekanntlich mehr sehen, als zwei. Damit ist aber nicht gesagt, dass die Mehrheit immer recht hätte. 

Der Appell an die Masse, so schreibt Windelband, scheint zwar plausibel zu sein, kann aber 

philosophische keineswegs beruhigen. „Die Quantität tatsächlicher Billigung ist niemals ein Beweis der 

Normalität. Die Mehrheit kann ebenso gut fehlgehen wie der Einzelnen, und es fragt sich sehr, wofür 

die größere Wahrscheinlichkeit ist.“44 Aber Demokratie ist gar nicht das Ankommen an der ersehnten 

Küste, ist nicht das Ende der Geschichte, sondern sie ist die stürmische Fahrt dem Ziel entgegen. 

Denken und Austausch ist nur solange möglich und sinnvoll, solange man an die Möglichkeit der 

Wahrheit glaubt. Tut man das nicht, so bleibt letztlich nur der Verweis auf die Macht des Stärkeren. 

Der Mensch und der andere 

„Der Mensch, das soziale Wesen, ist immer wie nach außen gewendet: Lebensgefühl gewinnt er im 

Grunde erst durch die Wahrnehmung, was andere von ihm denken …“45 Auf die Meinung, die ein 

Mensch von Dingen, Ereignissen, kurz von allen Inhalten der Erfahrung und des Denkens hat, hat nicht 

nur seine Weltanschauung, sondern auch die Gesellschaft, d.h. die anderen, einen nicht zu gering 

einzuschätzenden Einfluss. Die prägende Bedeutung von Sprache und Bräuchen haben wir bereits 

angeschnitten. Nicht weniger wichtig ist aber unser Verhältnis zu unseren Mitmenschen, die Stellung, 

die wir zu ihnen einnehmen. Für mein Denken ist auch das Denken der anderen, vor allem ihr Denken 

über mich, ausschlaggebend.  

Gerne stellt man sich den Menschen als selbstbestimmt und autonom vor, ein freies Wesen, das seine 

Freiheit in Denken, Sprache und Handlungen umsetzt. Aber der Mensch ist gar nicht immer klug, gut, 

edel und selbstbestimmt. Er ist manchmal uninformiert, gutmütig, gleichgültig und beeinflussbar. 

Oder wie Noelle Neumann sagte: „Der Mensch ist furchtsam und vorsichtig“46 und nicht mutig und 

selbstbewusst.  

Locke schrieb in seinem Essay über das Verstehen: „Wer sich vorstellt, daß Lob und Tadel für den 

Menschen keine sehr starken Beweggründe seien, um sich den Meinungen und Regeln seiner 

Zeitgenossen anzupassen, der ist offenbar mit der Eigenart und Geschichte der Menschheit wenig 

vertraut. […] Niemand aber entgeht der Strafe des Tadels und des Mißfallens seiner Umwelt, der 

gegen die Mode und die Ansicht derjenigen Gemeinschaft verstößt, der er angehört und sich 

empfehlen möchte.“47 

Wir achten bei dem, was wir sagen, auch darauf, wie es von unserem Gegenüber angenommen 

werden könnte. Es gibt Menschen, die immer provozieren, die immer eine „andere Meinung“ haben 

müssen. Diese Gruppe ist aber keineswegs in der Mehrheit, meistens treffen wir Menschen, die eine 

Meinung haben, die mehrheitsfähig ist. Warum? Ist die Meinung mehrheitsfähig, weil so viele sie 

vertreten, oder vertreten sie so viele, weil sie glauben, sie wäre mehrheitsfähig? „Wir machen 

Aussagen über sämtliche Gegenstände des Universums, wobei wir dem, was die Leute sagen, ohne 

weiteres Kredit einräumen, also gleichsam Schecks auf ein Konto ausstellen, dessen Bilanz wir niemals 

                                                           

44
 WINDELBAND, Präludien 2, S. 118. 

45
 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 120. 

46
 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 107. 

47 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 98f. 



 12 

gelesen haben. Das intellektuelle Leben des Menschen geht auf Rechnung der Gesellschaft, in der er 

lebt, deren Kreditfähigkeit er aber niemals in Frage gestellt hat. Er lebt als Automat seiner 

Gesellschaft“48. Tatsächlich ist es ja so, dass wir nur einen kleinen Teil unsere Umwelt erfassen und in 

unser Weltbild einbauen können. Oft sind es nicht Zensur oder Unterdrückung, sondern einfach 

Desinteresse, ein Mangel an Neugier, der unseren Zugang zur Welt beschränkt. Informationen wären 

zwar verfügbar, aber man will das unbekannte Land nicht betreten. Wir begnügen uns daher mit dem, 

was wir an sekundären Erfahrungen darüber hören oder sehen. Wenn wir zu einem Thema keine 

Meinung haben, jemand teilt uns seine mit und diese klingt auf den ersten Blick ganz vernünftig, so 

neigen die meisten Menschen dazu, darin „ihre“ Meinung zu hören, ganz unbewusst nehmen sie sie 

auf. Man wird sich in solchen Fällen leichter von einer anderen Meinung überzeugen lassen, denn die 

Sache liegt einem ja nicht am Herzen, aber für den Anfang übernimmt man eine dargebrachte 

Meinung, statt sich selbst eine zu erarbeiten. Das ist an sich auch kein großes Problem, denn es ist 

„eine unerträglichen und undurchführbaren Fiktion, dass jeder von uns eine kompetente Meinung zu 

allen öffentlichen Angelegenheiten erlangen müsse“49.  

Man wird nicht immer so weit gehen müssen wie Locke, der gesagt hat: „Eine Grundlage für unsere 

Zustimmung ist die Meinung der anderen … was wir unsere Meinung nennen, gehört uns nicht, ist 

nicht von uns erzeugt, ist ein einfacher Widerschein der Meinung der anderen.“50. Grundsätzlich wird 

man sich Hume anschließen können, der „Of the Love of Fame“ geschrieben hat: „Auch sehr 

urteilsfähigen und klugen Menschen wird es schwer, ihrer eigenen Vernunft oder Neigung zu folgen, 

wenn dieselbe sich im Widerspruch mit derjenigen ihrer Freunde und täglichen Gefährten befindet.”51  

Wer kennt nicht Menschen, die eine Meinung vertreten, nicht weil sie sie teilen, sondern weil sie sich 

einen Vorteil davon versprechen? Die Politik lebt fast ausschließlich von vorgegebenen Meinungen 

und falschen Versprechungen. Aber gerade hier wird etwas deutlich: Ein solches Verhalten macht nur 

Sinn, wenn es Menschen gibt, die einem glauben. Wenn man also darauf rechnen kann, dass eine 

genügend große Anzahl von Menschen diese vorgetragene Meinung teilt und einem glaubt, dass man 

auf ihrer „Seite“ steht. Das Wort „Glaubwürdigkeit“ ist die meinungstechnische Seite der 

Kreditwürdigkeit. Es macht also durchaus Sinn, sich auch so zu verhalten, wie man zu denken vorgibt, 

wenn man nicht als unglaubwürdig erscheinen will. In diesem Sinn hat Machiavelli über die Fürsten 

gesagt, dass er wenigstens so tun müsste, als besäße er die Tugenden (Güte, Treue, Menschlichkeit, 

Aufrichtigkeit, Religiosität usw.): „Ich weiß wohl, daß ein jeder zugeben wird, wie löblich es wäre, 

wenn ein Fürst von all den obengenannten Eigenschaften nur die besitzt, welche für gut gelten; da 

aber die Art der Menschennatur es nicht verstattet, sie alle zu besitzen, noch sie ungeschmälert zu 

pflegen, so muß er klug genug sein, um den üblen Ruf derjenigen Eigenschaften zu meiden, durch 

welche er die Herrschaft verlieren könnte;“52 Mit einigen Abstrichen trifft das auch heute noch auf 

Politiker zu.  

                                                           

48
 ORTEGA Y GASSET, Der Mensch und die Leute, Werke VI, S.  236. 

49
 LIPPMANN, Die öffentliche Meinung, S. 29. 

50
 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 100. 

51
 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 105. 

52
 MACHIAVELLI, Der Fürst, XV. Wodurch die Menschen, insbesondere die Fürsten, Lob und Tadel erwerben, S. 75. 



 13 

Sobald wir in der Frage der Meinung den einzelnen verlassen und uns die Meinung zwischen den 

Menschen ansehen, so geht es nicht mehr um Sein, sondern genauso um den Schein, den man 

erweckt. Für den Einzelnen ist es aus persönlichen Gründen wichtig, mit sich und seiner Weltsicht im 

Einklang zu sein, weil er ansonsten ein psychologisches Problem bekommen kann. Denken Sie sich 

einen Veganer, der Fleischverkoster wäre. Jeder Mensch versucht mit sich selbst im Reinen zu sein, 

das funktioniert vielleicht nicht immer, aber doch im Großteil der Fälle (umso leichter, je weniger 

selbstreflexiv ein Mensch ist). Die nächste Ebene erreichen wir in der Beurteilung eines Menschen von 

außen. Wenn jemand ununterbrochen anders handelt, als er spricht (Wasser predigt und Wein trinkt), 

so verliert ein solcher Mensch unsere Achtung, er wird unglaubwürdig. Ein unzuverlässiger 

Geschäftspartner wird langfristig keine Geschäfte mehr abschließen können.  

Von der Selbstbehauptung zur Selbstgerechtigkeit 

Die öffentliche Meinung wirkt auf den einzelnen Menschen in vielerlei Hinsicht ein. Einerseits enthebt 

sie ihn der Notwendigkeit, sich eine eigene Meinung zu allem und jedem bilden zu müssen, d.h. sie 

reduziert die Komplexität der Welt, weil sie uns schon einige standardisierte Antworten auf bestimmte 

Fragen und Probleme liefert. Wir erfahren, was andere zu einem Thema denken, was gerade „in“, was 

gerade „out“ ist. Wir können damit rechnen, dass bestimmte Dinge geschehen und andere nicht, weil 

man das eben so tut oder auch nicht. Die Gesellschaft und die öffentliche Meinung machen unser 

gemeinsames Leben überhaupt erst möglich. Andererseits ist es schwierig eine andere Meinung zu 

vertreten als die öffentliche Meinung. Und hier begegnet uns die große Gefahr, denn oft überzeugt sie 

nicht, sondern zwingt den Menschen unter ihre Macht. Der gesellschaftliche Druck, sich „richtig“, also 

angepasst, zu verhalten, kann oft sehr groß sein. Es gibt Dinge, die man in bestimmten Gesellschaften 

nicht sagen und nicht tun darf, wenn man nicht ausgeschlossen werden möchte. Die öffentliche 

Meinung ist immer die herrschende Meinung und sie hat verschiedene Möglichkeiten den Menschen 

ihre Sicht der Welt aufzuzwingen. Lösen wir uns von der Vorstellung „öffentliche Meinung“ wäre eine 

Angelegenheit der bürgerlichen Gesellschaft und nur dazu da, die herrschenden zu kontrollieren. Im 

Gegenteil ist sie selbst recht herrschsüchtig. Die Antike und das Mittelalter kennen ebenso eine 

„öffentliche“, d.h. eine allgemein akzeptierte Meinung, eine Weltsicht, wie es das 17. und 19. 

Jahrhundert tut. Die bürgerliche Gesellschaft hat sie zwar für sich zu instrumentalisieren verstanden, 

indem sie sie auf die Basis des „Volkes“ gebracht hat, aber ihre Funktionsweise hat sie nicht verändert.  

Wir werden uns in dieser Arbeit noch mit den zwei Phasen des öffentlichen Drucks beschäftigen. Zu 

allen Zeiten wurde die Meinungsäußerung eingeschränkt - erst durch die Herrschenden, welche den 

Beherrschten gegenüberstanden, dann durch die Fiktion der Identität von Beherrschten und 

Herrschenden (Demokratie). In ihr wurde, weil man die Zensur nicht mehr so einfach durch den Staat 

durchführen konnte, die Selbstzensur der Gesellschaft wirkmächtig.  

Die öffentliche Meinung, die Frage, wie in einer Gesellschaft geherrscht werden soll, ist eine 

hochinteressante Frage. Wie kommt Einigkeit, Konsens in dieser Frage zu Stande? Entweder kann man 

die politische Einheit durch Überzeugung schaffen, oft genug aber versuchen die Mächtigen sie auch 

bewusst durch Einsatz von Gewalt zu erzwingen.  



 14 

Jedes soziale Gebilde muss seinen Bestand verteidigen. Es braucht Konsens über das 

zugrundeliegende Wertsystem über die Art und Weise, wie man sich in ihr die Welt vorstellt. Soziale 

Regelungen, Leitbilder, Leitkultur und Selbstbehauptung sind unerlässlich. Aber sie können leicht in 

Selbstgerechtigkeit umschlagen. Aus der Notwendigkeit einen Konsens zu erzielen, kann leicht der 

Gedanke entstehen, ihn nicht durch Überzeugung, sondern durch Macht und Gewalt zu erzwingen. 

Die integrative Leistung einer Gesellschaft ist nie abgeschlossen. Auch für unsere moderne und 

demokratische Gesellschaft ist eine solche Aufgabe keineswegs durch die demokratische Methode 

allein schon erfolgreich. „Bei einem niedrigen kulturellen Integrationsgrad, wie er in einer 

Schmelztiegelgesellschaft wohl anzunehmen ist, muß sich ein besonders hoher Bedarf an 

Integrationsleistung ergeben. Auf die Gegenwart bezogen lautet das Argument, dass auch heute 

angesichts der Veränderungen der Wertsysteme ein niedriger  kultureller Integrationsgrad vorliegen 

könnte; und damit auch ein entsprechendes Anziehen der Zügel der öffentlichen Meinung, der Schärfe 

der Isolationsdrohung gegen das Individuum.“53 Es kann auch in demokratischen Gesellschaften nicht 

sosehr die rechnerischen Mehrheit der Wahltage Einfluss auf die Bildung einer öffentlichen Meinung 

als Grundkonsens haben als vielmehr „aggressiver Glaubensgewissheit auf der einen Seite und 

Isolationsfurcht, gekoppelt mit ängstlicher Umweltbeobachtung, auf der anderen.“54  

Jede Gesellschaft verfügt über ein bestimmtes Selbstverständnis, das sich im Alltag ausdrückt und 

bewährt. Im Grunde können wir zwei Fälle unterscheiden55. Entweder es gibt eine als orthodox 

vorgestellte Selbstdefinition, eine bestimmte Meinung, eine bestimmte Art des Seins, die man, wenn 

man zu der Gesellschaft gehören will, glauben muss – oder zumindest muss man so tun, als würde 

man das tun. Die orthodoxe Meinung kann man wirklich glauben, man kann sie auch unter dem 

Deckmantel der Nützlichkeit betrachten56. Zum anderen kann die Grundlage der Gesellschaft gar nicht 

in einer ganz bestimmten Doktrin, einer bestimmten Meinung begründet sein, sondern nur in dem 

Wunsch nach Ruhe und Ordnung. In diesem Falle kann der Staat auch widersprechende Doktrinen 

erlauben, solange sie nicht in einen zu heftigen Konflikt geraten. Dafür muss man, so wie es der 

Liberalismus ja getan hat, von einem redlichen intellektuellen Kampf der Meinungen ausgehen, aus 

dem letztlich die bessere hervorgeht. Wenn eine Partei aber in diesem Kampf nicht reüssieren kann, 

wenn es ihr vielleicht aus taktischen Gründen wünschenswert erscheint, diesen Kampfplatz zu 

verlassen, nimmt sie ihre Zuflucht gerne zu anderen Angriffen, und dazu gehört, den anderen eines 

unmoralischen, falschen, Verhaltens zu zeihen, ihn als außerhalb des Grundkonsenses hinzustellen.  

                                                           

53
 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 197. „Ein höherer Grad von Gefahr verlangt nach einem höheren Grad von 

Integration, und höhere Integration wird erzwungen durch schärfere Reaktionen öffentlicher Meinung.“ (ibid. 199)  
54

 NOELLE-NEUMANN, Schweigespirale, S. 198. 
55

 Vilfredo PARETO beginnt seine Schrift über den Tugend-Mythos, eine Auseinandersetzung mit Zensur und 
Meinungsfreiheit, mit einer interessanten Feststellung. Er unterscheidet nämlich zwischen a) einer als orthodox geltenden, 
bestimmten Meinung, und b) dem Wunsch nach Ruhe und Ordnung. Aus beiden Gründen kann es zu Zensur kommen. Vgl. 
PARETO, Tugend-Mythos, S. 43ff und 46ff. 
56

 Das Edikt von Nantes, welches den Protestanten Religionsfreiheit in Frankreich zusicherte, wurde von Louis XIV. damit 
begründet, dass es für ein Land nützlicher wäre, nur eine Religion zu haben. Vgl. PARETO, Tugend-Mythos, S. 45.  



 15 

 

Die orthodoxe Meinung und der liberale Glücksfall   

Nehmen wir also drei Fälle an:  

1) Es gibt eine bestimmte orthodoxe Doktrin, die gilt. Gegen sie darf nichts gesagt oder getan werden. 

Wer das doch tut, stellt sich außerhalb der Gesellschaft und ist daher zu bestrafen. Dies tritt uns im 20. 

Jahrhundert etwa im Nationalsozialismus und im Kommunismus entgegen, in der McCarthy Ära aber 

auch in den USA. (Dort nur insofern weniger streng, als dass man dort nicht um sein Leben fürchte 

musste.) 

2) Haben wir den liberalen Idealfall, der mit Kant sagt, es gibt zwar Wahrheit, aber diese ist rein 

formal. Da sie inhaltlich nicht bestimmt werden kann, können wir nur den formalen Rahmen für 

Erkenntnisse abstecken. Diese Erkenntnisse haben sich dann im Alltag zu bewähren. Tun sie es, so ist 

es wahrscheinlich, dass sie einen Umstand der Welt annähernd richtig umschreiben. Man kann in so 

einem System um die Deutungshoheit im redlichen intellektuellen Kampf ringen. Solange sich alle an 

die Regeln dieses Kampfes halten, besteht in der Theorie die Möglichkeit, Ordnung und Ruhe des 

Gemeinwesens aufrecht zu erhalten. Die Probe auf die „Wahrheit“ ist die Nützlichkeit. Wenn ein 

System sich also als nützlich erweist, dann spricht das für den Wahrheitsgehalt dieser Weltsicht57. Wir 

können die Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung einer Gesellschaft zu ihrem Selbsterhalt 

weiterdenken. Nützlich für eine Gesellschaft ist, was ihrem Erhalt und Fortschritt dient (zumindest 

aber nicht ihre Auflösung beschleunigt). Jedes soziale Gebilde entwickelt sich fort, will dabei aber im 

Grunde sich selbst auch erhalten. Darin ist es dem einzelnen Menschen verwandt, der ja auch älter 

wird und sich selbst dabei erhalten möchte (nicht nur in physischer sondern auch in psychischer 

Hinsicht).  

Solange in einer Gesellschaft über diesen Weg eine durchsetzungsfähige Doktrin – auch die bloß 

formale Zielvorstellung von Ruhe und Ordnung ist schon eine solche – herrscht, die auch tatsächlich 

erfolgreich diesen Weg geht, wird es zwar in dieser Gesellschaft immer noch den intellektuellen Kampf 

geben, aber er wird sich nicht um die letzten Ziele bewegen, es wird ein Kampf sein, der daher auch 

nicht mit übergroßer Brutalität geführt werden wird, da es ja nur um Anpassungen einer im Grunde 

von allen akzeptierten Strategie geht. Ein solches System dürfen wir demokratisch nennen. Es beruht 

letztlich auf der liberalen Einsicht, dass man sich nicht totschlagen, sondern lieber miteinander reden 

und verhandeln soll. Der Kompromiss, der erzielt werden kann, verbürgt die Einheit der Gesellschaft.  

Das Problem tritt auf, wenn die Doktrin sich als nicht so stabil erweist, wie man annahm, wenn sich 

Gegenströmungen bilden, die nicht mehr einfach abgetan werden können, wenn also der 

                                                           

57
 Nun ergibt sich aber das Problem, dass man fragen kann, von welchem Standpunkt aus ist denn etwas nützlich und von 

welchem nicht? Mit anderen Worten: Nichts ist an sich nützlich, sondern nur für ein bestimmtes Ziel hin. Nehmen wir das 
Wort „Effizient“. Ein Unternehmen gilt als effizient, wenn die Ausgaben die Einnahmen nicht übersteigen, wenn es also 
Gewinne macht. Können wir aber die Definition „Effizient = Gewinne“ auch auf ein Krankenhaus umlegen? Muss ein 
Krankenhaus Gewinne abwerfen? Tatsächlich würden heute nicht wenige eine solche Aussage bejahen. Die klassische 
Effizienz eines Krankenhauses liegt  aber darin, dass Menschen dort gesund werden können. Nützlichkeit ist also eine Frage 
der Zielbestimmung, die nicht wieder selbst mit Nützlichkeit bestimmt werden kann. 



 16 

Grundkonsens als solches wirklich in Frage gestellt wird. Eine Gesellschaft kann gegenüber „Spinnern“, 

welche ihre grundsätzliche Ausrichtung negieren, solange nachsichtig sein, wie diese eine so geringe 

Zahl und Anhängerschaft haben, dass man sie ignorieren kann, solange sie also nicht gefährlich sind. 

Kann sie das aber nicht mehr, dann wird sie zu Gegenmaßnahmen schreiten. Da das Verbrennen von 

Büchern und Menschen heutzutage nicht mehr die positive Öffentlichkeitswirksamkeit hat wie noch in 

früheren Zeiten, muss man also zu subtileren Mitteln greifen. Wie arbeiten also die McCarthys der 

Gegenwart?  

Damit kommen wir schließlich zu einem System c), das in sich nicht mehr auf Ordnung und Harmonie 

beruht, sondern in den intellektuellen Bürgerkrieg eingetreten ist. Während wir es im vorigen Bild 

eher mit einem sportlichen Wettkampf zwischen Gentlemen zu tun haben, der im Klima einer 

allgemeinen Fairness geführt wird, der die Regeln des Spieles beachtet, so stehen wir hier vor dem 

Bild des Machtkampfes mit allen Mitteln.   

Der Kampf darum, wohin eine Gesellschaft, ein Staat gehen soll, wird ja nicht im Elfenbeinturm der 

Wissenschaft, auf dem Fechtboden des Geistes, wie es Rathenau nannte, ausgefochten, sondern im 

Ring der Politik und der politisch-wirtschaftlichen Interessen. Und da sehen wir plötzlich, dass Politik 

gar nicht der redliche intellektuelle Kampf ist, sondern oft ein sehr brutaler Kampf mit nur sehr 

wenigen Regeln, dafür aber mit einigen geheimen Abmachungen, die dem Publikum gar nicht alle 

bekannt sind. Hermann Heller, einer der großen österreichischen Staatsrechtslehrer, stellt fest: „In 

allen Zeiten kommt aber die Abgabe von Meinungsäußerungen zustande durch Drohung, Kauf und 

Überredung, also durch gesellschaftliche, ökonomische und intellektuelle Überlegenheit des einen 

über den anderen. Unendlich fein sind Übergänge zwischen Nötigung und Anerkennung, zwischen 

äußerem Zwang und innerer Übereinstimmung.“58 

Die Frage ist also, ob es einen funktionierenden Grundkonsens gibt oder nicht, und wenn es ihn nicht 

gibt, wie die Gesellschaft damit umgeht. Im Folgenden wollen wir uns auf einen kurzen Streifzug durch 

die Geschichte begeben. Wir haben festgestellt, dass sich die öffentliche Meinung, also die politisch 

relevante Meinung, oft auch mit Gewalt durchzusetzen im Stande ist. Dies wird uns im ersten Teil 

beschäftigen. Im zweiten wird es darum gehen, wie dieser Druck heute arbeitet.  

  

                                                           

58
 HELLER, Staatslehre, GS III, S. 282. 



 17 

IV. Eine kleine Geschichte der Zensur  

 

China, Griechenland und Rom  

Als Kaiser Huang Ti in China an die Macht gekommen war, ließ er 213 v. Chr. alle klassischen Bücher, 

vor allem jene des Konfuzius verbrennen, wie es die Herrscher der Ts’sin Dysnatie schon vierzig Jahre 

zuvor getan hatten. Verschont blieben Bücher, die den praktischen Dingen des Lebens gewidmet 

waren: Bücher über Landwirtschaft, Medizin und Wahrsagekunst –im alten China alles als praktisch 

und nicht als staatsgefährdend angesehen. Die Verbrennung der Bücher des Konfuzius dürfte aber 

wohl nicht sehr erfolgreich gewesen sein, denn schon in der folgenden Han-Dynastie wurde der 

Konfuzianismus zum Leitbild des Staates.  

 

Theorien, welche dem Staat, oder sagen wir es richtig, welche dem sozial gültigen oder erstrebten 

Gebilde nicht entsprachen, führten auch im alten Griechenland immer wieder zu Zensurmaßnahmen, 

Vertreibungen und Hinrichtungen (denken wir nur an das Scherbengericht). Bekannt sind vor allem die 

Beispiele der großen Philosophen. Anaxagoras wurde ca. um 430 v. Chr. der Gottlosigkeit angeklagt 

und nur durch den Einfluss des Perikles vor der Todesstrafe gerettet. Er wurde auf Dauer verbannt, 

denn er hielt die Sonne nicht für eine Gottheit, sondern für einen glühenden Stern und er glaubte 

außerdem, der Mensch sei das klügste Wesen, weil er Hände hatte. Die Spartaner wiederum verboten 

den Dichter Archidolus, weil er zu weichliche Gedichte schrieb, welche die soldatischen Tugenden 

zersetzen würden.  

 

Das bekannteste Beispiel einer Zensur und eines damit verbundenen Gesinnungsurteils kennen wir 

von Sokrates. Die Institution der freien Rede, wie auch den Rechtsstaatsgedanken oder den 

Verfassungsstaat haben die antiken Griechen vorgebildet. Zur damaligen Zeit galt der Grundsatz: 

„Überzeugen oder Gehorchen“. Werfen wir einen Blick auf die uns überlieferte Apologie des Sokrates: 

Der zum Tode verurteilte Sokrates verweigert die Flucht, die seine Freunde ihm möglich gemacht 

hatten, mit der Begründung des Verbotes der Schädigung des Rechts. Recht kann nicht bestehen, 

wenn erlassene Urteile nicht auch vollstreckt werden. Hier stellt sich die Frage, ob denn die 

Verurteilung Sokrates gerecht war? Ist es zum Wohle eine Stadt, wenn ungerechte Urteile vollstreckt 

werden bzw. ungerechte Gesetze herrschen? Wäre es im Falle Sokrates nicht Pflicht, die Vaterstadt 

vor einem falschen Urteil zu bewahren? Diese Anfragen beantwortet Sokrates mit dem Versprechen, 

das er Athen gegeben hat. Dieses Versprechen ist zunächst ein explizites als er sich in die Bürgerliste 

eintragen ließ. Es ist ferner eine implizites, das wie folgt formuliert werden kann: Wer in einer 

politischen Ordnung lebt und zu dieser Ordnung schweigt, der hat ihr zugestimmt, auch wenn er es 

expressis verbis nicht getan hat. Sokrates hat sich entschieden Athener zu sein und hat somit ein 

impliziertes  Versprechen abgegeben. Er hat dies nicht nur einmal (bei der Registrierung als Bürger) 

getan, sondern sein ganzes Leben lang. Eine Unkenntnis der Bedingungen in Athen lag bei Sokrates 

nicht vor. Wenn ein Bürger nun von der Ungerechtigkeit in seiner Stadt überzeugt ist, dann hat er nach 

Sokrates die Pflicht seine Mitbürger von dieser seine Ansicht zu überzeugen. Dies hat der Philosoph 

Sokrates mit allem Scharfsinn und lästigen Anfragen getan, ohne dabei Konflikte zu vermeiden. Gelingt 

es jedoch nicht, seine Mitbürger zu überzeugen, so muss man gehorchen. Sokrates hat versucht, die 



 18 

Bürger Athens von der Wahrheit des Guten und des Gerechten zu überzeugen und ist gescheitert. Er 

muss ihr jetzt gehorchen, denn das Verhältnis zwischen dem Bürger und der Stadt ist ein 

asymmetrisches, vergleichbar mit dem Verhältnis zwischen Eltern und Kindern bzw. Vorfahren und 

Nachfahren. Der Einzelne lebt nicht auf gleicher Ebene mit den Gesetzen der Stadt. Entscheidender als 

ein Versprechen ist die Bindung, die durch Herkunft schon gestiftet ist. Die Stadt ist Vaterstadt. Den 

Gesetzen der Stadt gebührt Pietät, „fromme Scheu“, sebestai, so Sokrates.59 Er hat sich für den 

Rechtsstaat und für seine Meinung geopfert. Sokrates war ein unangenehmer Zeitgenosse, der nicht 

bei den unbegründeten Meinungen, bei den Vorurteilen, stehen bleiben wollte. Er suchte die 

Wahrheit und fand den Tod.  

  

In Rom war man in dieser Hinsicht nicht weniger streng. Schon das Zwölftafelgesetz von 450 v. Chr. 

verbot Spottverse. Politisch relevanter war die damnatio memoriae, die uns auch aus Ägypten wohl 

bekannt ist. Sie führte zur Vernichtung aller Statuen, Werke und Inschriften einer in Ungnade 

gefallenen Person. Der Dichter Ovid wurde im Herbst des Jahres 8. n. Chr. nach Tomis (im heutigen 

Rumänien) verbannt, als Ursache gab der Delinquent „carmen et error“, ein Gedicht und einen Irrtum, 

an. Seine Ars amatoria hatte dem „konservativen“ Kaiser nicht gefallen, was hingegen den Irrtum 

betraf, so gibt es darüber bis heute nur Spekulationen.  

 

Das Christentum 

Kaiser Diocletian war der erste, der nicht mehr ein bestimmtes Werk oder einen bestimmten Autor, 

sondern eine ganze Gattung verbot: christliche Bücher. Die ersten Jahrhunderte waren für die Christen 

eine Zeit der Verfolgung, eine Zeit der Märtyrer, die für ihren Glauben, für ihre Vorstellung von 

Gerechtigkeit und Gott in den Tod gingen. Mit der Einführung des Christentums als Staatsreligion 

hörte die damnatio unliebsamer Gedanken aber nicht auf - Der wahre Glaube schien auch besonderen 

Schutz zu verlangen. Seit dem Konzil von Nicäa im Jahre 325 wurden Werke von Häretikern in 

allgemeinen Konzilen geprüft und wenn nötig verworfen. Freilich dürfen wir nochmals betonen, dass 

alle Thesen erst nach sorgfältiger Prüfung und Diskussion der Abstimmung vorgelegt wurden und dann 

entweder angenommen oder verworfen wurden. Im Grunde haben wir hier einen der Ursprünge des 

parlamentarischen Procedere vor uns! 

 

Im Jahre 400 n. Chr. wurde vom Konzil in Karthargo das Lesen heidnischer Autoren grundsätzlich 

untersagt, 446 ließ Papst Leo der Große die Schriften der Manichäer verbrennen und das 3. Konzil von 

Konstantinopel ließ 681 alle von ihm verdammten Texte verbrennen. Interessant ist auch Papst Martin 

V., dessen Wahl am 21. November 1417 das seit 1378 andauernde Abendländische Schisma beendete. 

Um die Einheit der Kirche wiederherzustellen, sah er sich zu einer scharfen Gangart gegenüber 

Abweichlern veranlasst. Er setzte sich für die konsequente Bekämpfung der Hussiten und anderer 

ketzerischer Richtungen ein, verbot die Lektüre häretischer Schriften unter Androhung der 

Exkommunikation. Gleichzeitig setzte er sich aber für die jüdischen Gemeinden ein und verbot 

Pogrome und Anklagen wegen Ritualmorden.  

 

                                                           

59
 PLATON, Kriton, S. 51. 



 19 

1520 wurden mit der Bulle Leos X. „Exsurge Domine“ die Schriften Martin Luthers verboten. 

Zweiundzwanzig Jahre später treten wir in ein neues Stadium der Zensur: 1542 war es Paul III., der mit 

der Bulle „Licet ab initio“ sechs Kardinäle zu General-Inquisitoren für die ganze Kirche ernannte und 

damit die Congregatio Romanae et universalis Inquisitionis schuf, die 1559 erstmals den Index 

Librorum Prohibitorum herausbrachte. Man erkannte die massenhafte Verbreitung von Druckwerken 

als eines der Haupterfolgsgründe der Reformation und wollte dem entgegensteuern. Von Anfang an 

aber mit nur geringem Erfolg. Zwar wurde der Index bis zu seiner Abschaffung 1966 immer wieder 

aktualisiert, aber naturgemäß konnten weder alle Bücher untersucht werden60, noch war der Erfolg 

ein durchschlagender. Seit 1966 kümmert sich die Kongregation für die Glaubenslehre um den Erhalt 

der wahren Lehre und spricht nicht mehr von „Verbieten“ sondern von „Missbilligen“.  

 

Die Reformatoren standen ihren katholischen Konkurrenten um den wahren Glauben in den Fragen 

der Unterdrückung nicht wirklich nach. Den Lutheranern waren die Calvinisten, diesen wiederum die 

Evangelischen verhasst und ihre Schriften wurden im jeweiligen Einflussbereich verboten und 

verbrannt. Was fehlte, war nur die einheitliche Stelle, die sich um die Verbote kümmerte. Die 

Reformation setzte an die Stelle des Lehramts und des Papstes die Bibel in ihrer lutherischen oder 

calvinistischen Deutung, und das führte freilich dazu, dass sie strategisch das Wort von der Freiheit im 

Mund führte.  

 

Fast ist man geneigt, das Wort von den Gewissenshenkern auf alle religiösen Gemeinschaften 

auszudehnen. Tatsächlich erleben wir es heute immer wieder, wie Glaube und Intoleranz in eins 

gesetzt werden. Ob man damit das Wesen der Religion trifft, kann freilich mit guten Gründen 

bezweifelt werden. Wir dürfen nicht vergessen, dass die christlichen Kirchen die ersten Aufklärer 

waren, die nicht zuletzt gegen den heidnischen Aberglauben, gegen Auspizien, Vogel- und 

Eingeweideschau, etc. das Wort der Vernunft erhoben. Bei einem genaueren Blick auf die 

Kirchengeschichte kann festgestellt werden, dass die meisten heute gängigen Meinungen einer 

kritischen Prüfung nicht standhalten. Und sollte der historische Vergleich nicht gescheut werden, dann 

ist das „Schwarzbuch der Kirchengeschichte“ verglichen mit jenen der modernen Zeit, man denke an 

den Genozid der französischen Revolutionäre und deren Nachfolger, den atheistischen 

kommunistischen Revolutionären, recht dünn ausgefallen.  

 

Aucthoritas non veritas facit legem 

Durch die Religionskriege, die schließlich rein weltliche Machtkriege wurden, nimmt die Bedeutung 

der Religion stark ab. Der Staat übernimmt wieder die Deutungshoheit über die Welt und darüber, 

was man lesen darf und was nicht. Denken wir an das berühmte Diktum des englischen Philosophen 

und Staatstheoretikers Hobbes: Aucthoritas non veritas fecit legem. Nicht der Kampf um die Wahrheit, 

sondern die Entscheidung und Autorität des Staates schafft das Gesetz.  

 

                                                           

60
 Man kann etwa ein deutliches Übergewicht von italienischen und französischen Werken feststellen, deutsche Autoren 

sind deutlich unterrepräsentiert  (Marx etwa stand nie auf dem Index).   



 20 

Mit dem Absolutismus wird der Streit der Religionen offiziell beendet. Es geht nun vor allem um den 

Schutz des Staates vor Einmischung der Untertanten. Der beschränkte Untertanengeist sollte sich 

nicht mit den Arcana imperii, den Staatsgeheimnissen, beschäftigen. Gehorsam ist gefragt, nicht 

Hinterfragen61. In einem solchen System kommt der Kirche nun eine ganz andere Funktion zu. Die 

Religion macht gute und gehorsame Staatsbürger, damit war die Kirche, die einst über den Staat hatte 

herrschen wollen, zur ancilla, zur Magd, der Staatsräson geworden. Nicht als Gefäß der Wahrheit, 

sondern als nützliche Stütze der gesellschaftlichen Ordnung erfüllte sie fortan ihre Aufgabe – 

zumindest in der Theorie der politischen Machthaber. Unter dem Stichwort der Wohlfahrt aller, 

fordern die Mächtigen den Schutz des Staates, der guten Sitten, der Religion und schließlich auch der 

Jugend.  

 

Am besten drückt diese Stimmung wohl das preußische Zensuredikt von 1788 aus: Es verbot die 

„Verbreitung gemeinschädlicher praktischer Irrthümer über die wichtigsten Angelegenheiten der 

Menschen, zum Verderbniß der Sitten durch schlüpfrige Bilder und lockende Darstellungen des 

Lasters, zum hämischen Spott und boßhaften Tadel öffentlicher Anstalten und Verfügungen, wodurch 

in manchen nicht genugsam unterrichteten Gemüthern, Kummer und Unzufriedenheit darüber 

erzeugt und genährt werden, und zur Befriedigung niedriger Privat-Leidenschaften, der Verläumdung, 

des Neides, und der Rachgier, welche die Ruhe guter und nützlicher Staatsbürger stöhren, auch ihre 

Achtung vor dem Publiko kränken, besonders in den so genannten Volksschriften bisher gemißbraucht 

worden.“ 

 

Im Vergleich zu den Unterdrückungsmechanismen der absoluten Staaten ging man lange Zeit davon 

aus, dass sich der aufgeklärte Absolutismus positiv davon absetzen würde. Als Beispiel sei gerade in 

Österreich Josephs II. gedacht, der als aufgeklärter Herrscher selbst politische Kritik zugelassen hätte. 

Dieses Bild ist freilich nicht ganz korrekt, und man betont daher, dass er im Zuge der Umstände (der 

französischen Revolution) gezwungen worden sei, viele seiner Ideen abzuschwächen. 1781 erließ er 

das Zensuredikt, indem er davon spricht,  dass man die „vox populi als Korrektur anzuhören bereit ist“. 

Tatsächlich aber hatte die Studienreform Joseph II. vor allem gehorsame Staatsdiener zu erziehen. 

Letztendlich schritten seine Nachfolger auf diesem Weg weiter und verschärften die Zensur, schlossen 

Leihbibliotheken und verboten Lesekabinette. Kaiser Franz II. schrieb am 10. März 1796: „Was mir 

besonders am Herzen liegt, ist die baldige Zustandebringung einer Schulpolizei, welche nicht nur auf 

die Aufsicht über das sittliche und ordentliche Benehmen der studierenden Jugend an höheren und 

niederen Schulen, sondern auch vorzüglich über die Lehrer sich zu erstrecken hat.“62 

 

                                                           

61
 Und man kann mit einiger Spitze fragen, ob das heute so ganz anders geworden ist. Die Erfahrungen mit WikiLeaks 

scheinen diese Annahme nicht besonders zu schützen. Auch heute ist die Frage wichtig: was darf ein Staat seinen Bürgern 
verheimlichen? Wo ist die Grenze der Staatsräson?  
62

 ADLER, Unterrichtsverfassung, S 87. So schrieb der Kaiser, als er eine wissenschaftliche Arbeit eines Studenten zu Gesicht 
bekam, am 8. Dezember 1789 an die Studienkommission mahnende Worte: „Lieber Baron Swieten! Der hier 
mitkommenden Abhandlung .... finden sich am Schlusse einige Sätze aus dem allgemeinen Staats- und Völkerrechte 
angehängt, welche bei dem gegenwärtigen, ohnehin fast allgemeinen Schwindel für Freiheit und Unabhängigkeit eine dem 
Staate gefährliche Auslegung leiden. Sie werden also darob sein, dass künftig bei Censurierung derlei Sätze eine mehre 
Behutsamkeit gebrauchet werde.“ KINK, Rechtslehre, S. 70 und S. 587f. 



 21 

1789 – Freiheit auch der Meinung? 

Die Französische Revolution, die ja die Meinungsfreiheit an zentraler Stelle der Erklärung der 

Menschen- und Bürgerrechte niederschrieb, neigte nicht nur in der Zeit des Terreur dazu, unliebsame, 

vor allem monarchistische Autoren zu verfolgen. Die Freiheit, die man verkündigte, vertrug sich nicht 

mit der Freiheit der Gegner der Freiheit, denen man, der inneren Logik folgend, keine Freiheit 

zugestehen konnte. Wenn man aber Freiheit nur jenen zugesteht, mit denen man einer Meinung ist, 

was hat das für einen Wert?63 Wer nicht mit der Zeit ging, oder sonst irgendwie verdächtig war, 

riskierte im wahrsten Sinne seinen Kopf. Napoleon ließ zwar weniger Bürger hinrichten, aber unter 

seiner Führung verschärften sich die Zensurmaßnahmen ständig. Interessant ist, dass durch den 

Wegfall der Vorzensur, die ein freiheitliches Land wie Frankreich natürlich nicht dulden konnte, die 

Gefahr der Nachzensur für Autoren und Verleger stieg. Aus diesem Grund wurde ja auch die 

Impressumspflicht, also die Angabe von Autor und Verleger, eingeführt. Man sollte die unliebsamen 

Leute leichter finden können. In den Staaten des Deutschen Reiches hatte man sich der kaiserlichen 

und staatlichen Zensur dadurch entzogen, dass man einfach einen Druckort außerhalb des Reiches 

angab (sehr beliebt waren etwa Philadelphia oder bei papstkritischen Schriften Rom!). Dies war nun 

vorbei. Frankreich schritt an die Spitze der zivilisierten Nationen, als es die freiwillige Vorzensur 

einführte. 1811 entstand das "Bureau de la liberté de la presse“64. Dort konnte man – freiwillig 

versteht sich – eine Genehmigung für die Veröffentlichung einholen und war damit vor der 

Nachzensur durch Anzeige sicher.  

 

Durch das Aufkommen der Journale, der Zeitschriften und Flugblätter, ändern sich die  

Kommunikationsmechanismen, und die Zensur von Büchern tritt in den Hintergrund. Die Karlsbader 

Beschlüsse von 1819, die der Überwachung und Bekämpfung liberaler und nationaler Tendenzen 

dienen sollten, konzentrieren sich vornehmlich auf das Tagesschrifttum, weil es ein größeres und, wie 

man glaubte, leichter zu beeinflussendes Publikum erreichte. Die Presse wurde das neue Schlachtfeld 

des 19. Jahrhunderts.  

 

Die Revolution von 1848 schrieb zwar die Pressefreiheit in der Verfassung des Reiches fest, doch ging 

die Bestimmung mit der ganzen Verfassung unter. Das Sozialistengesetz von 1878 bis 1890 brachte 

ebenso Einschränkungen der Meinungsfreiheit, wie die Zeit des ersten Weltkrieges und der Weimarer 

Republik. Wenn man von den zeitlich begrenzten Gesetzen, wie den Republikschutzgesetzen absieht, 

ist das Gesetz zur Bewahrung der Jugend vor Schund- und Schmutzschriften von 1926 erwähnenswert. 

Dennoch darf man sagen, dass mit der Österreichischen Bundesverfassung von 1920 und der 

Weimarer Verfassung die Meinungsfreiheit nicht nur fest verankert wurde, sondern sogar 

verhältnismäßig stark beachtet wurde –  zumindest für einige Jahre.  

 

 

                                                           

63
 „Denn wenn ihr die liebt, die euch lieben, welchen Lohn habt ihr? Tun nicht auch die Zöllner dasselbe? Und wenn ihr nur 

eure Freunde grüsst, was tut ihr da Außergewöhnliches?“ Mt 5, 46f 
64

 Vgl. MAHLAU, Unterhaltungskunst zwischen Zensur und Protest, S. 31. 



 22 

Totalitarismus im 20. Jahrhundert   

Mit den beiden wirkmächtigen Ideologien des 20. Jahrhunderts, dem Kommunismus und dem 

Nationalsozialismus, entsteht eine ganze neu Art und Nutzung von Zensur. Jeder Totalitarismus wollte 

ein totales Einbinden der Menschen in das Kollektiv. Der Absolutismus des 18. und 19. Jahrhunderts 

hatte die Menschen nicht teilnehmen lassen wollen am Staat – alles für, alles durch den Staat, aber 

nichts durch den Bürger. Der genuine Liberalismus wollte als Gegenbewegung den Staat durch die 

Bürger schaffen.  

  

Liberalismus, das war Wettbewerb der Wahrheit! Man glaubte nämlich, dass die schlechteren 

Argumente den besseren weichen würden, sofern der Meinungskampf frei und fair ablaufen würde. 

Diese Vorstellung entstand aus der Gegnerschaft zu einem Staat, der den Bürger bevormundete. Der 

Totalitarismus ist eine andere Antwort auf das Zerbrechen des absoluten Staatswillens. Er will die 

Bürger alle zum Staat machen, er fingiert die Identität von Staatswillen und Bürgerwillen - Nicht mehr 

der freie Bürger, sondern der gleichgeschaltete Volks- und Parteigenosse sollte den Staat bilden. 

Diskussion ist nicht nötig, weil die Wahrheit schon im Besitz der staatlichen Autorität ist.  

 

Beide totalitären Richtungen gingen aus den gleichen Gründen und mit den gleichen Worten gegen 

die freie Meinungsäußerung vor, die für sie ein bürgerliches und liberalistisches Relikt darstellte. An 

die Stelle des Streites der Meinungen sollte die neue, von allen Menschen guten Willens leicht zu 

erkennende Wahrheit des Kommunismus oder eben des Nationalsozialismus treten. Wer diese 

Wahrheit nicht erkannte, war, um ein Lied aus den 50iger Jahren zu zitieren, „dumm oder schlecht“65. 

Wer nicht mitheulte, musste mit Repressalien rechnen, oft auch um sein Leben fürchten. Mangelnden 

Sozialismus, Skepsis, Parteifeindlichkeit, Unmoral, Reakion, Forschrittsfeindlichkeit, Zersetzung, … und 

vieler anderer verbrecherischer Eigenschaften konnte man sich schuldig machen. Man begnügte sich 

nicht mit Bücherverboten und Zensur, man wollte alle geistigen Ausdrucksformen der totalen Lenkung 

unterwerfen, denn man hatte ihre Bedeutung für die Gesellschaft erkannt. Der Kommunismus, der 

durch und nach dem Zweiten Weltkrieg die halbe Welt erobern konnte, verfuhr in seiner 

Einflusssphäre kaum weniger rigoros als der Nationalsozialismus. Selbst nach der Entstalinisierung 

kam es immer wieder zu aufsehenerregenden Prozessen gegen Abweichler. Zensur und Schauprozesse 

sollten auch als abschreckende Beispiele, als Warnung an die Kulturschaffenden verstanden werden.   

 

An dieser Stelle sei der Unterschied zwischen totalitären und autoritären Regimes hervorgehoben. 

Eine (im Volk) positiv konnotierte Idee einer Einschränkung der Freiheit im Dienste der religiösen oder 

ethnischen Gemeinschaft bedeutet nicht den totalen Eingriff in den Lebensbereich aller Bürger. 

 

Einschränkung der Meinungsfreiheit in der „westlichen“ Welt 

Auch im „freien“ Westen ist die Geschichte nach 1945 keineswegs frei von Einschränkungen der 

Meinungsäußerung. In der BRD unterlagen Filme aus Osteuropa bis 1966 einer Überprüfung durch 

einen eigenen Ausschuss, der die Einfuhr von über 100 Filmen untersagte. 1965 forderte der CDU 

Abgeordnete Süsterhenn, dass die Freiheit von Kunst und Wissenschaft (Art. 5 GG) an die allgemeine 

                                                           

65
 Louis Fürnberg: „Lied der Partei“  



 23 

sittliche Ordnung geknüpft werden sollte. 2002 wurden durch die SPD in Nordrhein-Westfalen 

Zugänge zu rechtsextremistischen Internetseiten gesperrt. Unter de Gaulle wurde in Frankreich vor 

allem gegen obszöne Literatur vorgegangen und erst Valéry Giscard d’Estaing schaffte die Zensur in 

Frankreich gänzlich ab.  

 

Selbst in den USA, die ja vielen als das Mutterland der Freiheit erscheinen, kam man im 20. 

Jahrhundert nicht ohne zum Teil rigorose Zensurmaßnahmen aus. Man denke nur an „Wendekreis des 

Krebses“ von Henry Miller, ein Buch dessen Einfuhr (nicht das Buch selber – man beachte den 

Unterschied) jahrelang verboten war. Für unser Thema ist aber die Ära McCarthys, von 1947 bis 1956, 

interessanter. Im Zuge der Spannungen des kalten Krieges konnte der amerikanische Senator 

McCarthy zahlreiche Aktionen gegen (oft vermeintliche) Kommunisten in den USA ausüben. Nicht 

selten wurde dabei der Versuch unternommen, Menschen politisch in Verruf zu bringen, indem man 

sie eines „antiamerikanischen“ Verhaltens zeiht.  

 

 

V. Die Gegenwart - das Ende der Zensur?  

Unsere heutige demokratische Republik gewährt ihren Bürgern ein Recht auf freie Meinungsäußerung. 

Das Mittel der vorbeugenden Informationskontrolle durch Zensur ist gesetzlich ausdrücklich 

verboten.66 Dieses aus genuin liberalem Geist geborene subjektive Recht auf freie Rede, sowie 

Äußerung und öffentliche Verbreitung einer Meinung in Wort, Schrift und Bild wird in unserem Land 

verfassungsrechtlich garantiert. Sie ist ein gegen die Staatsgewalt gerichtetes Grundrecht, welches 

insbesondere verhindern soll, dass die öffentliche Meinungsbildung und die damit verbundene 

Auseinandersetzung mit Regierung und Gesetzgebung beeinträchtigt oder gar verboten wird. Die 

Meinungsfreiheit wurde bereits 1789 im Art. 11 der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte in 

Frankreich als eines der kostbarsten Rechte des Menschen (frz.: un des droits le plus précieux de 

l'homme) bezeichnet. Diese Erklärung ist nicht zuletzt unter dem Eindruck des revolutionären Pathos 

eines Voltaires entstanden, der die berühmten Worte sprach: „Ich teile Ihre Meinung ganz und gar 

nicht, doch ich bin bereit dafür zu sterben, daß Sie sie sagen dürfen!“67 So viel zum Anspruch. Heute 

gilt die Meinungsfreiheit als einer der wichtigsten Maßstäbe für den Zustand eines demokratischen 

Rechtsstaates. Aber wie sieht das in der Praxis aus?  

 

Die Hauptargumente für eine Einschränkung der Meinungsäußerung sind einerseits der Schutz vor 

schädlichen Einflüssen, vor denen man die Bevölkerung bewahren muss. Es ist auch aber auch der 

Vorwurf, dass bestimmte Gedanken als solches schlecht und böse sind. Früher verwendete man dann 

gern Ausdrücke wie häretisch, subversiv, umstürzlerisch, zersetzend. Doch wer bestimmt heute, 

                                                           

66
 Vgl. „Bonner Grundgesetz“: Art 5 (1) Jeder hat das Recht, seine Meinung in Wort, Schrift und Bild frei zu äußern und zu 

verbreiten und sich aus allgemein zugänglichen Quellen ungehindert zu unterrichten. Die Pressefreiheit und die Freiheit der 
Berichterstattung durch Rundfunk und Film werden gewährleistet. Eine Zensur findet nicht statt. (2) Diese Rechte finden 
ihre Schranken in den Vorschriften der allgemeinen Gesetze, den gesetzlichen Bestimmungen zum Schutze der Jugend und 
in dem Recht der persönlichen Ehre. (3) Kunst und Wissenschaft, Forschung und Lehre sind frei. Die Freiheit der Lehre 
entbindet nicht von der Treue zur Verfassung. 
67

 Voltaire war freilicht nicht immer ganz ehrlich mit dem, was er sagte. So wie Rousseau war er ein begnadeter 
Selbstdarsteller. 

http://de.wikipedia.org/wiki/Meinungsbildung
http://de.wikipedia.org/wiki/Regierung
http://de.wikipedia.org/wiki/Gesetzgebung
http://de.wikipedia.org/wiki/1789
http://de.wikipedia.org/wiki/Erkl%C3%A4rung_der_Menschen-_und_B%C3%BCrgerrechte
http://de.wikipedia.org/wiki/Frankreich
http://de.wikipedia.org/wiki/Franz%C3%B6sische_Sprache
http://de.wikipedia.org/wiki/Rechtsstaat


 24 

welche Meinungen als schlecht und böse zu erachten sind? Gibt es trotz eines Verbotes der Zensur, 

abgesehen von Jugendschutzbestimmungen, einen nicht mehr exekutierten Blasphemieparagraphen 

oder ein Verbotsgesetz, also eben doch Einschränkungen der freien Meinungsäußerung?  

  

Im einem Interview mit der Zeitung Die Welt am 11. Dezember 2009 konstatierte der bekannte 

deutsche Philosoph Robert Spaemann, dass im Vergleich zu den 50er Jahren die Meinungsfreiheit 

heute auf katastrophale Weise eingeschränkt ist: „Wir lebten damals in einem viel freieren Land. 

Heute liegen Tretminen überall. Das ist neu.“68 Was auf die Bundesrepublik Deutschland zutrifft, gilt 

nicht im geringeren Ausmaß für die Republik Österreich, höchstens etwas zeitversetzt. Im 

Zusammenhang mit dem Verbotsgesetz von 1947 äußerte der Chefredakteur der Presse, Michael 

Fleischhacker, die Befürchtung, dass bald auch ganz andere Ideen als die von 1933-45 vom 

„Bannstrahl der Glaubenshüter“ getroffen werden könnten: „Wer gegen die EU ist, heißt es, ist gegen 

den Frieden, ein Chauvinist ist er sowieso und ein Marxist wahrscheinlich auch. Und wenn er seine 

Ansichten auch noch öffentlich - diesfalls heißt das dann ‚populistisch‘ - äußert, dann sollte man ihn 

wohl von Gesetzes wegen zum Schweigen zwingen können. Ist ja nur zu unser aller Bestem.“69 

 

Wie kaum ein anderer in der öffentlichen Wahrnehmung hat Thilo Sarrazin mit seinem Buch 

Deutschland schafft sich selbst ab scheinbar völlig absichtlich das Minenfeld der öffentlichen Meinung 

in der Bundesrepublik Deutschland betreten. Er sprach Dinge an, über die man nicht zu sprechen hat. 

Mit dem Ergebnis, dass er von zahlreichen Seiten angegriffen und als Rassist abgestempelt wurde. Am 

Ende sah man sich gezwungen über seine Thesen zu diskutieren. Von seinem Arbeitgeber und bald 

auch von seinem Parteibuch (SPD) musste sich Thilo Sarrazin trennen. Wer an den Tabus einer 

Gesellschaft rührt, hat zwar die Aufmerksamkeit, aber auch den Schaden.  

 

Aus der Vergangenheit, so meinen wir, kennen wir das Phänomen des Tabus. Tabus sind eine 

stillschweigend geltende gesellschaftliche Übereinkunft, die bestimmtes Verhalten verbieten. Gerade 

in ihrer Unausgesprochenheit liegt ihre Kraft, denn dadurch stehen sie unter einem Frageverbot und 

können nicht rational untersucht und hinterfragt werden. Freud sagt in „Totem und Tabu“: „Die 

Tabuverbote entbehren jeder Begründung, sie sind unbekannter Herkunft; für uns unverständlich, 

erscheinen sie jenen selbstverständlich, die unter ihrer Herrschaft leben.“  

 

Das Problem der freien Presse  

Gleichzeitig zur Entwicklung, Verfestigung und dem Älterwerden der Demokratien ist eine Zunahme 

der Verbreitung von Information über vielfältige Medien festzustellen. Diese Medien haben zunächst 

die Aufgabe die Bevölkerung zu informieren. Wir sind stolz auf den freien Zugang zu Informationen, 

der durch die generelle Abschaffung der Zensur erst möglich geworden ist. Doch die Möglichkeit der 

Schaffung von Meinungsfreiheit ist erst gegeben, wenn echte Informationsfreiheit gegeben ist, d.h. 

der Zugang zu wichtigen Informationen, ohne die eine (kritische) Meinungsbildung gar nicht möglich 

                                                           

68
 SPAEMANN, Die Meinungsfreiheit schon jetzt auf katastrophale Weise eingeschränkt. 

http://www.kath.net/detail.php?id=24887&print=yes.  
69

 Fleischhacker, Und jetzt noch ein EU-Verbotsgesetz,  http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-
jetzt-noch-ein-EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal  

http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-jetzt-noch-ein-EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-jetzt-noch-ein-EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal


 25 

wäre. Diese Feststellung wirft die Frage auf, ob denn die Medien die Bürger ausreichend mit 

(relevanten) Informationen versorgen. In anderen Worten: Sind denn die Medien selbst wirklich frei 

und unabhängig, wie sie gerne vorgeben zu sein? 

Anfang der 30er Jahren des 20. Jahrhunderts bewertete der Philosoph Karl Jaspers Medien wie folgt: 

„Um leben zu können, muss die Presse sich immer mehr in den Dienst politischer und ökonomischer 

Mächte stellen. In der Hand dieser Mächte lernt sie die Kunst bewusster Lüge und Propaganda für 

geistfremde Kräfte. Sie muss sich Gehalt und Gesinnung bestimmen lassen.“ Laut seriösen Umfragen 

ist der Journalismus im heutigen Österreich ein Berufsstand, der politisch links der Mitte zu verorten 

ist. Genau bezeichnen sich 63% der Journalisten als links, wobei parteipolitisch die Sympathien am 

stärken den (sogenannten) „Grünen“ gilt (28 Prozent).70 Wie nie zuvor können wir heute beobachten, 

wie eine organisierte Führerschaft mit dem ihr verfügbaren Geld auf die Wähler einwirken will und 

sich Journalisten und Medien kauft.  

Es ist heute freilich jedem erlaubt, zu sagen was er will, aber es steht der Presse fei, davon Kenntnis zu 

nehmen oder nicht. Nicht nur aufgrund dieses Umstandes generiert die Presse systematisch 

Meinungen, nämlich die „veröffentlichte“ Meinung. Daher kann mit Recht behauptet werden, dass die 

Medien mittlerweile von der vierten zur ersten Macht im demokratischen Staat avanciert sind. Was ist 

Wahrheit? Was man ständig liest und hört, so könnte man meinen. Geht daher nicht gerade vom 

Journalismus eine neue Form der Zensur aus? Informationssteuerung gibt es heute und sie verläuft 

subtiler. Diese Zensur ist machtpolitisch, doch hat sie ihre ideologischen Gründe. Wir wollen im 

Folgenden zwei dieser durch die Medien verbreiteten ideologischen Gefahren der freiheitlichen 

Demokratie betrachten, nämlich das sogenannte Frageverbot und die Versklavung durch die 

öffentliche Meinung.  

 

Das Frageverbot 

Der deutsch-österreichische Geschichtsphilosoph und Politikwissenschafter Eric Voegelin71 hat in 

seinen Studien auf ein Phänomen unserer modernen Gesellschaften hingewiesen, dass in der 

Vergangenheit der Menschheitsgeschichte unbekannt war. Er bezeichnet dieses Phänomen das 

„Verbot der Fragestellung“, das uns heute mittlerweile vermehrt als Dämonisierung und 

                                                           

70
 Der Journalisten Report III. Politikjournalismus in Österreich Andy Kaltenbrunner, Matthias Karmasin, Daniela Kraus 

(Hg.):, Wien, Facultas Verlag, 2010. 22 Prozent der Journalisten Österreichs sehen sich selbst als der Mitte zugehörig und 
rund 16 Prozent als rechts bezeichnen. In diese Umfrage fehlte die Kategorie „konservativ“.  
Frau Professor Dr. Magret Lünenborg von der Freien Universität Berlin hat im Auftrag des Deutschen 
Fachjournalistenverbandes die Einstellung von Politikjournalisten untersucht und unter anderem herausgefunden, wo sie 
sich politisch einordnen: 36,1 Prozent stehen keiner Partie nahe, sagen sie. Dann folgenden die Parteien: Grüne 26,9 
Prozent, SPD 15,5 Prozent, CSU/CSU 9,0 Prozent, FDP 7,4 Prozent, Linke 4,2 Prozent, Sonstige 0,9 Prozent. Bei einer Wahl, 
bei der die Unparteiischen als Nichtwähler zu Hause blieben, gäbe das ein folgendes Ergebnis: Grüne 42 Prozent, SPD 24, 
CDU/CSU 14, FDP 12, Linke 7, Sonstige 1.  
71

 Eric VOEGELIN wurde in Köln geboren und wuchs in Wien auf, wo er bei Hans Kelsen und Othmar Spann promovierte. Ab 
1929 lehrte er nach akademischen Aufenthalten in Oxford, Berlin und Paris als Privatdozent für Staatslehre an der 
Universität Wien. Nach dem „Anschluss“ emigrierte er in die Vereinigten Staaten von Amerika, wo er an zahlreichen 
Universitäten wirkte. Voegelin begründete 1958 an der Universität München das Institut für Politikwissenschaft und kehrte 
1969 nach seiner Emeritierung in die USA zurück, wo er 1985 in Palo Alto (Kalifornien) starb.  



 26 

Stigmatisierung von Andersdenkenden begegnet. Bei diesem Verbot handelt es sich nicht um einen 

Widerstand gegen die Analyse. Es handelt sich um ein Verbot der Prüfung von Prämissen, das von 

denjenigen ausgesprochen wird, die wissen, dass ihre Prämissen einer kritischen Analyse nicht 

standhalten. Nach Voegelin bedeutet dies eine „bewußte und spekulative sorgfältig durchgearbeitete 

Verschließung gegen die Ratio“72.  

 

Dieses Frageverbot, welches Voegelin insbesondere in seinem Werk Wissenschaft, Politik und Gnosis 

herausgearbeitet hat, finden wir bei Auguste Comte und Karl Marx deutlich zum Ausdruck gebracht. 

Beide wirkmächtigen Vordenker des Positivismus bzw. des Marxismus haben Systeme konstruiert, die 

auf bestimmten Prämissen beruhen. Wie jede Weltanschauung gehen diese Systeme von bestimmten 

Menschenbildern aus. Karl Marx spricht vom Menschen als Naturwesen. Das Verständnis von Natur 

bei Marx ist eines des reinen Werdens, „wie sie durch die Industrie … wird“73. Real ist für Marx was der 

Mensch schafft und darum ist „die ganze sogenannte Weltgeschichte nicht anderes als die Erzeugung 

des Menschen durch die menschliche Arbeit“. Damit blendet Marx die zentrale anthropologische 

Frage nach der menschlichen Wesensnatur aus. Doch die Anfrage nach der Natur und somit auch die 

Anfrage nach einem Begriff von Natur, der Sein und nicht nur Werden ist, stellt sich auch Marx. Der 

deutsche Nationalökonom gab darauf folgende Antwort: „Wenn du nach der Schöpfung der Natur und 

des Mensch fragst, so abstrahierst du vom Menschen und der Natur“.74 Marx versucht hier den Leser 

zunächst mit einem Syllogismus zu täuschen, denn wäre der Frager konsequent, so müsste er sich 

selbst als nicht seiend denken, was nicht möglich ist. Dessen ist sich auch Marx selbst bewusst, 

weshalb er plump die Anweisung austeilt: „Denke nicht, frage mich nicht.“ Die kritischen Anfragen 

werden abgeschnitten: Wenn der sozialistische Mensch spricht, so die Diktion von Marx selbst, hat der 

kritische Frager zu schweigen.  

 

So wie Marx antizipiert Comte Einwendungen gegen seine positivistische Konstruktion und lehnt sie 

rundweg als „müßige Fragen“ ab. Ihn selbst interessiert nun einmal nur die Gesetzlichkeit der 

Sozialphänomene. Wer Fragen nach Wesen oder Berufung von Mensch oder Nation stellt, soll 

zunächst ignoriert werden. Zu einem späteren historischen Zeitpunkt, wenn sich das System des 

Positivismus durchgesetzt habe, müssen die Frager durch geeignete Maßnahmen zum Schweigen 

gebracht werden, so Comte. Diese ideologisch bedingten Frageverbote von Marx und Comte haben 

ihren letzten Grund für Voegelin in der menschlichen Hybris, die sich insbesondere in der 

Anspruchnahme eines höherern moralischen Rechtes ausdrückt. Diese Frageverbote sind eine 

„Aufruhr gegen die Existenz des Menschen in Freiheit“, so der deutsch-österreichische politische 

Denker. Der aufmerksame Beobachter des öffentlichen Diskurses möge selbst beurteilen, ob jenes von 

Voegelin attestierte Frageverbot, d.h. auch Diskursverbot, in den Köpfen heutiger Zeitgenossen (noch) 

virulent ist.  

 

 

                                                           

72
 VOEGELIN, Politik, Gnosis, Wissenschaft, S. 31. 

73
 MARX, Frühschriften, S. 306-307. 

74
 Ibid.  



 27 

Die Versklavung an die öffentliche Meinung 

In entwickelten Gesellschaften konkurrieren unterschiedliche Macht- und Einflusseliten um die Macht 

im Staat. Dennoch können sich auch zusammenarbeiten, um die politische öffentlichen Meinung zu 

lenken und zu überwachen, um ihren grundlegenden Einfluss nicht zu zerstören. Man konkurriert, will 

sich aber nicht vernichten. Denn die anderen sind immer auch dafür gut, die Fiktion einer echten 

Wahl, einer Entscheidung der Normunterworfenen aufrecht zu erhalten. Die Gruppen können sich im 

positiven Sinn aller Formen der Propaganda, auf der der anderen Seite aber auch der Zensur 

bedienen, um die Herrschaftsunterworfenen auch psychologisch zu beeinflussen. Gelingt es die 

geltende soziale Ordnung als gültig darzustellen, dann bedarf es nicht mehr der autoritären Kontrolle. 

Dann wird diese abgelöst durch eine freiwillige Selbstkontrolle, eine vorauseilende Selbstzensur der 

Korrektheit.  

 

Der französische Aristokrat Alexis de Tocqueville hat als einer der ersten vor den Gefahren der 

„Massendemokratie“ gewarnt, die auch heute die Meinungsfreiheit sabotiert. Wilhelm Dilthey hat 

Tocqueville als den „größten Analytiker der politischen Welt seit Aristoteles und Machiavelli“ 

bezeichnet. In seinem heute höchst aktuellen Werk Über die Demokratie in Amerika hat er 

scharfsinnig die Unvereinbarkeit von einer bestimmten Art von Gleichheit und Freiheit analysiert. 

Dabei weiß Tocqueville zwischen einer berechtigten Gleichheit einer wünschenswerten Demokratie 

und einer „Gleichheit der gesellschaftlichen Bedingungen“ („égalite des conditions“) zu unterscheiden. 

Und eben diese falsche „traditionsfreie Gleichheit der Ausgangstellung aller Menschen“ (R. 

Dahrendorf) ist die zentrale Ursache für die „große demokratische Revolution“, die zu einer 

Massendemokratie führen würde, wie der Franzose im 19. Jahrhundert prophetisch gewarnt hat. In 

einer egalitären Gesellschaft entwickelt sich das Streben nach Wohlstand „ungleich leidenschaflticher 

und anhaltender“ als das Streben nach Freiheit, so Tocqueville. Und durch die Tendenz zur 

„Verabsolutierung der Bourgeois“ ist das hohe Gut der Freiheit gefährdet, denn neue Formen von 

Knechtschaft werden hingenommen. Eine neue Art von „geregelter, milder und friedsamer 

Herrschaft“ verträgt sich „mit einigen der äußeren Formen der Freiheit meist besser als man denkt“, 

so dass es in ihr nicht unmöglich wird, „sich geradezu im Schatten der Volksouveränität einzunisten“.  

 

Friedrich Nietzsche hat gesagt, dass der große Mensch ohne Furcht vor der Meinung sei. Und eben das 

Schwinden dieser Größe der Menschen, gegen die der deutsche Philosoph rebellierte, ist bedingt 

durch den Konformismus eines massendemokratischen Menschen, den ein Egalitarismus hervorbringt. 

Je weniger der einzelne Bürger seine Meinung in der Gesellschaft geltend machen kann, desto weniger 

wirklichen Diskurs gibt es in einer solchen Gesellschaft. Dadurch erhöht sich der Druck der öffentlichen 

Meinung auf die Menschen und sein Meinen. Man könnte auch sagen: Die öffentliche Meinung zähmt 

das Meinen.75 Denn die Angst vor der Isolation wird den Menschen einschüchtern und Druck auf ihn 

ausüben, sich der Masse anzupassen und in ihr aufzugehen. 

 

Nach Tocqueville kann keine Gesellschaft ohne geistige Autoritäten, der sich der Einzelne in 

„heilsamer Unterwerfung“ unterwirft, überleben. Doch gibt es auch die geregelte, milde und 

                                                           

75
 Vgl. BOLZ, Diskurs über Ungleichheit, S. 22.  



 28 

friedsame Knechtschaft unter einem Despotismus. Je mehr sich Gleichheitsvorstellungen unter den 

Bürgern durchgesetzt haben, desto geringer wird die Bereitschaft des Einzelnen sein, einer Autorität 

zu gehorchen und ihr überhaupt erst zu glauben. Durch die Orientierung am Ideal der Gleichheit 

verwandelt sich die heilsame Unterwerfung in eine neue Form von Tyrannei. Die öffentliche Meinung 

übt einen Druck aus, dem sich die Bürger dann unterwerfen. Die Bürger schenken der öffentlichen 

Meinung Glauben. Dies eben ist eine neue Knechtschaft des „demokratischen Despotismus“, von der 

Tocqueville gewarnt hat. Die Schwächung der Starken, die immer wenige sind, führt zur Schwächung 

aller in der Gesellschaft – es entsteht Nietzsches „letzter Menschen“. Man passt sich der Meinung der 

anderen an. Der demokratische Despotismus unterminiert auch jegliche Aufklärung über die wahren 

Zustände in der Gesellschaft. Diesen Despotismus nennen wir heute die „Politische Korrektheit“. Eben 

diese Geisteshaltung treibt das Unterscheidende aus und erschwert die Identitätsbildung, „er lässt sich 

auf eine ganz einfache Formel bringen: Wahrheit ist relativ“76.  

 

Gewisse Dinge darf man nicht sagen, weil man sich damit als Unmensch „outet“. Die Moralisierung der 

Diskussion führt dazu, dass nicht mehr Argumente abgewogen, sondern die Feststellung getroffen 

wird: Wer das sagt, ist moralisch verwerflich!77 In diesem Sinne sagt Tocqueville: „Der Machthaber 

sagt hier nicht mehr: ‚Du denkst wie ich, oder du stirbst’; er sagt: ‚Du hast die Freiheit, nicht zu denken 

wie ich; Leben, Vermögen und alles bleibt dir erhalten; aber von dem Tag an bist du ein Fremder unter 

uns. Du wirst dein Bürgerrecht behalten, aber es wird dir nicht mehr nützen; denn wenn du von 

deinen Mitbürgern gewählt werden willst, werden sie dir ihre Stimme verweigern, ja, wenn du nur 

ihre Achtung begehrst, werden sie so tun, als versagten sie sie dir. Du wirst weiter bei den Menschen 

wohnen, aber deine Rechte auf menschlichen Umgang verlieren. Wenn du dich einem unter 

deinesgleichen nähern wirst, so wird er dich fliehen wie einen Aussätzigen; und selbst wer an deine 

Unschuld glaubt, wird dich verlassen, sonst meidet man auch ihn. Gehe hin in Frieden, ich lasse dir das 

Leben, aber es ist schlimmer als der Tod.“  

 

Man wird wohl sagen dürfen: Es hat sich nicht viel verändert in den letzten zweihundert Jahren. An die 

Stelle der staatlichen Zensur ist mittlerweile die einer neuen Zivilgesellschaft getreten. Sie ist eine 

moderne Abwandlung des „sozialistischen Gewissens“. Es ist ja nicht der Staat, der Meinungen 

unterdrückt, sondern es sind die vermeintlich „aufgeklärten“ Menschen, die meinen, die „richtige“ 

Gesinnung zu haben. Sie sind es, welche die angebliche Unmoral, Faschismus, Fremdenfeindlichkeit, 

kurz alles was man unter Unmenschlichkeit versteht, nicht gelten lassen. Die neue orthodoxe Doktrin 

                                                           

76
 Vgl. BOLZ: Diskurs über Ungleichheit, S. 30. „Wenn die Versklavung durch die öffentliche Meinung am größten ist, dann 

schlägt die Stunde der Philosophie. Aber der Staat hat zu Recht Angst vor der Philosophie – und deshalb züchtet er 
Philosophiebeamte. Sie denken nicht, sondern sie denken den Brüsseler Kommissionen, UN-Revolutionen und Kyoto-
Protokollen nach. Ihre Verfügbarkeit durch die Politik, die Bestechlichkeit durch Lob und die Unfähigkeit, der öffentlichen 
Meinung zu widerstehen, sind die Hauptlaster der Intellektuellen in modernen Massendemokratien.“  
77

 Carsten Ostrowski nannte die Kampagnen der „Gutmenschen“ (der selbsternannten „Anständigen“) gegen die „bösen 
Rechten“ einmal ein „Wellnessprogramm“: gegen die Bösen zu kämpfen würde ein gutes Gefühl und Zufriedenheit 
vermitteln. Der gesellschaftliche Grundkonsens ist nicht mehr eine politische Gestaltung der Gegenwart, denn darüber zu 
diskutieren, wie man die Zukunft gestalten möchte, würde zu viele Gruppen in ihren wohl erworbenen Rechten und 
Vorurteilen verletzten. Daher einigt man sich darauf, wenigsten ein gemeinsames Feindbild zu haben. 



 29 

heißt Gleichberechtigung und Menschenrechte.78 Nun wird man berechtigt einwerfen, dass doch jeder 

anständige Mensch diese Forderungen nur unterstützen kann. Die Frage ist aber wieder, wie man 

diese Begriffe definiert.  

 

Man kann jede Meinung für böse und schlecht erachten, das ist kein Problem, aber gefährlich wird es, 

wenn man sagt, nur ein unanständiger Mensch könne eine bestimmte „unanständige“ Meinung 

vertreten. Wenn man nicht bereit ist, die Meinung eines anderen zu erdulden, was dem wahren Sinn 

von Toleranz entspräche, und nicht mit ihm in einen Dialog treten will, dann spricht man diesem 

Menschen sein Menschsein letztlich ab.  

 

„Cäsar dominus et supra grammaticam: Der Kaiser ist Herr auch über die Grammatik. Derjenige, der 

die wahre Macht hat, kann auch die Begriffe der öffentlichen Diskussion bestimmen. Der 

Imperialismus schafft sich seine eigenen Begriffe, und ein falscher Normativismus und Formalismus 

führt nur dahin, dass am Ende niemand weiß, was Krieg und was Frieden ist. Es ist ein Ausdruck 

echter, politischer Macht, wenn ein großes Volk die Redeweise und sogar die Denkweise anderer 

Völker, das Vokabularium, die Terminologie und die Begriffe von sich aus bestimmt.“79 

 

Es scheint, dass auch in unseren heutigen Demokratien an der Stelle des Kampfes um die Wahrheit, 

der Kampf um die bloße Macht getreten ist. Grundlage der Diskussion ist nicht mehr die Annahme, die 

besseren Argumente setzen sich durch, sondern der Mächtigere gewinnt. Nun kann man so eine Sicht 

von Geschichte durchaus vertreten, und man kann sogar zahlreiche historische Erfahrungen für eine 

solche Sicht der Welt in Anspruch nehmen, aber, und dass muss in aller Klarheit gesagt werden, man 

verlässt damit den streng demokratischen Standpunkt der Diskussion.  

 

                                                           

78
 Die Menschenrechte umfassen heute wesentlich mehr, als nur das Recht auf Leben und Ehre der Person. Sie sind 

durchaus problematisch. Zum einen, weil ein sehr konkreter historischer Zustand als Ideal dargestellt wird. Die 
Menschenrechtserklärung der UNO umfasst Menschenrechte, die von arabischen und aisatischen Völkern (sowie auch 
dem Vatikan) nicht in allen Punkten geteilt werden, weil sie ihren Vorstellungen nicht entsprechen. Kritiker bemängeln oft, 
dass die Menschenrechte der europäischen Philosophie entspringen und daher nicht auf andere Kulturkreise anwendbar 
sind. In Zukunft kann es alltäglich werden, dass jemanden, der Abtreibung nicht für ein Recht sondern für ein Verbrechen 
hält, eine Anstellung im öffentlichen Bereich verwehrt werden kann (in einigen Ländern ist das bereits so). Zum anderen 
dienen die angeblich "apolitischen" Menschenrechte heute als Begründung für militärische Interventionen. Kann das der 
Sinn von Menschenrechten sein?  
79

 Carl SCHMITT, Völkerrechtliche Formen des modernen Imperialismus, 1932. Das ganze Zitat lautet: „Wie die Monroe-
Doktrin in der Hand der Vereinigten Staaten liegt, so können sie auch gegenüber dem Kellogg-Pakt den Standpunkt 
einnehmen, der sich für eine Weltmacht von selbst versteht: daß sie selber es sind, die definieren interpretieren und 
anwenden. Sie entscheiden, wann etwas Krieg ist oder ein friedliches Mittel der internationalen Politik ... immer wieder 
zeigt sich die große Überlegenheit, die erstaunlich politische Leistung der Vereinigten Staaten darin, dass sie sich 
allgemeiner, offen bleibender Begriffe bedienen ..eine derartige Elastizität, eine derartige Fähigkeit mit weiten Begriffen zu 
operieren und die Völker der Erde zu zwingen, sie zu respektieren, ist ein Phänomen von weltgeschichtlicher Bedeutung. 
Bei jenen entscheidenden politischen Begriffen kommt es eben darauf an, wer die interpretiert und anwendet; wer durch 
die konkrete Entscheidung sagt, was Frieden, was Abrüstung, was Intervention, was öffentliche Ordnung und Sicherheit ist. 
Es ist eine der wichtigsten Erscheinungen im rechtlichen und geistigen Leben der Menschheit überhaupt, dass derjenige, 
der wahre Macht hat, auch von sich aus Begriffe und Worte zu bestimmen vermag. Cäsar dominus et supra grammaticam: 
Der  ist Herr auch über die Grammatik. Der Imperialismus schafft sich seine eigenen Begriffe, und ein falscher 
Normativismus und Formalismus führt nur dahin, dass am Ende niemand weiß, was Krieg und was Frieden ist. ... Es ist ein 
Ausdruck echter, politischer Macht, wenn ein großes Volk die Redeweise und sogar die Denkweise anderer Völker, das 
Vokabularium, die Terminologie und die Begriffe von sich aus bestimmt.“  



 30 

Damit verlässt die moderne Demokratie ihren (angeblich) wertneutralen Standpunkt, macht sich eine 

bestimmte Doktrin zueigen, nämlich die der regierenden Kaste, und erklärt alle abweichenden 

Meinungen für indiskutabel. Gegenüber dem Bösen kann man nicht tolerant sein. Damit wird die 

Grundlage der Demokratie aber aufgegeben. Diese Haltung ist ein Zeichen von Furcht. Denn wenn 

man von der Richtigkeit der eigenen Meinung überzeugt ist, braucht man keine Angst zu haben, dass 

sie unterliegt. Weil sich – zumindest in der Theorie – das Richtige schon durchsetzen wird.  

 

 

VI. Demokratie: Auf der Suche nach Wahrheit  

Werfen uns obige Feststellungen nicht auf die Frage nach den eigentlichen Voraussetzungen der 

freiheitlichen Demokratie mit ihrem Recht auf freie Meinungsäußerung zurück? Der Rechtsphilosoph 

und ehemalige Richter des deutschen Bundesverfassungsgerichts Ernst-Wolfgang Böckenförde hat 

eine entscheidende Einsicht im sogenannten Böckenförde-Diktum prägnant formuliert: „Der 

freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann“.80 

Dieser Staat kann etwa ein demokratisches oder auch ein solidarisches Verhalten nicht vorschreiben 

oder mit Zwang durchsetzen, ohne seine von ihm beanspruchte weltanschauliche Neutralität 

aufzugeben. Der demokratische Rechtsstaat beruht auf Werten, die er selbst nicht hervorbringen 

kann, von deren Vorhandensein er jedoch abhängt. Es liegt jedoch an diesem Staat, ob er sich gegen 

bestimmte Werte ausspricht oder sich für deren Förderung und die Unterstützung wertstiftender 

Institutionen einsetzt.  

 

Demokratie ist nur möglich, wo es Bürgertugend gibt. Unter Bürgertugend ist das richtige, von 

rationalem Wissen um Freiheit und Verantwortung getragene Verhalten eines Menschen in der 

politischen Gesellschaft zu verstehen. „In einer freien Gesellschaft sind der Glaube an die Erkenntnis, 

die Liebe zur Wahrheit und die Hoffnung, durch die Rede seines Nächsten vom eigenen Irrtum befreit 

zu werden, die höchsten Bürgertugenden.“81 Die Demokratie funktioniert nur dann, wenn sie „von 

Demokraten getragen wird, die bestimmte Haltungen, Einstellungen und Orientierungen aufweisen, 

welches selber nicht oder nur in bescheidenem Maße durch demokratische Mehrheitsbeschlüsse 

erzwungen oder auch gefördert werden können“82. Wenn diese Bedingungen, wie etwa ein Sinn für 

Fairness, Respekt, Tapferkeit oder Weisheit erfüllt sind, dann können die demokratischen 

                                                           

80
 BÖCKENFÖRDE: Staat Gesellschaft Freiheit, S. 60. Vollständig: „Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von 

Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann. Das ist das große Wagnis, das er, um der Freiheit willen, 
eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einerseits nur bestehen, wenn sich die Freiheit, die er seinen Bürgern 
gewährt, von innen her, aus der moralischen Substanz des einzelnen und der Homogenität der Gesellschaft, reguliert. 
Anderseits kann er diese inneren Regulierungskräfte nicht von sich aus, das heißt, mit den Mitteln des Rechtszwanges und 
autoritativen Gebots zu garantieren versuchen, ohne seine Freiheitlichkeit aufzugeben und - auf säkularisierter Ebene - in 
jenen Totalitätsanspruch zurückzufallen, aus dem er in den konfessionellen Bürgerkriegen herausgeführt hat.“  
81

 SCHMIDT-AHMAD, Die totalitäre Gesellschaft und ihre Feinde, http://www.jungefreiheit.de/Single-News-Display-mit-
Komm.154+M5f1908b728b.0.html 
82

 KALTENBRUNNER, Wege der Weltbewahrung, S. 156. Der Jurist und ehemalige Verfassungrechtler Paul Kirchhof sagte: 
„Stellen Sie sich vor, es sind Wahlen und keiner geht hin. Da wäre die Demokratie praktisch zusammengebrochen. Die 
Demokratie setzt voraus, dass der Mensch seine Freiheit benutzt, und dass er verantwortlich handelt.“ KIRCHHOF, Der 
Auftrag von Religion und Kirche in einer freiheitlichen Demokratie, S. 42. In diesem Sinne setzte sich Kirchhof auch massiv 
für eine Besserstellung von Familien und Kindern ein, denn sollten sich alle oder bereits mehrheitlich die Menschen gegen 
die Gründung einer Familie entscheiden, würden Gesellschaft und Staat wirtschaftlich kollabieren. 



 31 

Mechanismen auch zu Werkzeugen der Gerechtigkeit werden. Und diese Werte sind immer 

moralische, die heute insbesondere durch die Absolutsetzung der Toleranz abgeschafft werden.  

 

Am deutlichsten hat wohl Milton 1644 in seiner Schrift „Areopagitica. A Speech of Mr. John Milton for 

the Liberty of Unlicens´d Printing. To the Parlament of England“ die Argumente gegen Zensur und für 

die liberale Idee der Diskussion geliefert. Wahrheit könne nicht das Amt einiger weniger sein. Selbst 

die Unterdrückung von Irrtümern nütze der Wahrheit nichts, denn diese könne erst in der offenen 

Auseinandersetzung ihre Wahrheit erweisen und durchsetzen. Und Mill ergänzt diese Einsicht: „Wenn 

die gesamte Menschheit einer Meinung wäre und nur ein einziger wäre einer anderen, so hätte die 

Menschheit kein besseres Recht, diesem Schweigen aufzuerlegen, als er … der ganzen Menschheit“83 

Und dennoch drängt sich die Frage auf, warum eine liberale Gesellschaft, die sich so viel auf ihre 

Liberalität zugute hält und diese überall einmahnt, zugleich ein gehöriges Maß an Intoleranz 

hervorbringt? Hierzu erklärte Robert Spaemann: „Es klingt paradox, aber ich meine, es hat etwas zu 

tun mit dem sich ausbreitenden radikalen Relativismus. Dort, wo man denkt, dass Wahrheit erreichbar 

ist für den Menschen, da gibt es Diskurs, da gibt es einen Kampf der Meinungen, aber alle wollen das 

eine Ziel: Sie wollen wissen, wie es wirklich ist. In einer radikal relativistischen Gesellschaft gibt es 

dagegen nicht mehr das Moment der Regulation durch die Wahrheitsidee, sondern nur noch die 

Regulation durch das Konventionelle, das auch im Interesse derer ist, die gerade die Macht haben. 

Oder der vorherrschenden Ideologie.“84 

Alle heute noch feststellbaren Missachtungen der Würde und der Rechte des Menschen haben ihren 

Ursprung im Verlust des Wahrheitsbegriffes, wie ihn eine realistische Anthropologie herausgebildet 

hat. Dieses Vergessen führte zu einer Ausbreitung von Relativismus und Nihilismus, wie Papst 

Johannes Paul II. warnte: „Es ist das unheilvolle Ergebnis eines unangefochten herrschenden 

Relativismus: das ‚Recht’ hört auf Recht zu sein, weil es sich nicht mehr fest auf die unantastbare 

Würde des Menschen gründet, sondern dem Willen des Stärkeren unterworfen wird. Auf diese Weise 

beschreitet die Demokratie ungeachtet ihrer Regeln den Weg eines substantiellen Totalitarismus.“85   

                                                           

83
 NARESWSKI, Mill, S. 103.  

84
 Robert Spaemann im Interview in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung am 15. Februar 2009. Wenn von einer 

vorherrschenden Ideologie die Rede ist, dann ist für den deutschsprachigen Raum an dieser Stelle die (linke) Ideologie des 
„Anti-Faschismus“ zu nennen, die wie jede Ideologie hinter der gesellschaftlichen Realität zurück bleibt. Der „Anti-
Faschismus“ wurde in den 1920er Jahren von der Kommunistischen Internationalen in der Welt verbreitet, gehörte zum 
Selbstverständnis kommunistischer Diktaturen (vgl. Verfassung der so genannten „DDR“) und diente als Legitimation 
Andersdenkende zu verfolgen und zu ermorden: Der Feind des Bolschewismus wurde pauschalierend (erstmalig von der 
Kommunistischen Internationalen) als der „Faschist“ (und nicht etwa Nationalsozialist) bezeichnet. Dieser Antifaschismus 
war somit die Fortsetzung des „Tugendterrors“ der französischen Revolution. Mit dieser Ideologie hat sich der Kern aller 
sozialistischen Ideologien in das 21. Jahrhundert gerettet und wird heute als „Herrschaftsinstrumentarium“ linker 
politischer Strömungen benützt. Die antifaschistische Agitation unterminiert die Wahrheitssuche, die freie 
Meinungsäußerung und nicht zuletzt die Demokratie selbst. Vgl. u.a. Antonia Grunenberg: Antifaschismus – ein deutscher 
Mythos. In diesem Zusammenhang steht auch die vorherrschende Interpretation über die Geschichte, von der viele 
Wahrheiten aus machtpolitischen Gründen „verdrängt“ werden, so etwa über die Entstehung des 2. Weltkrieges. Vgl. Gerd 
Schultze-Rohnhof: Der Krieg der viele Väter hatte, Der lange Anlauf zum Zweiten Weltkrieg oder Peter Nicoll: Englands Krieg 
gegen Deutschland. Die Ursachen, Methoden und Folgen des Zweiten Weltkriegs.  
85

 JOHANNES PAUL II., Evangelium vitae, Nr.  20. In diesem Zusammenhang sind die von Alexis von Tocqueveille in seinem 
Werk Über die Demokratie in Amerika  zusammengefassten Erkenntnisse von höchster Aktualität. Tocqueville zeigt auf, wie 
durch eine Massendemokratie und ihrem Egalitarismus die Freiheit der Menschen gefährdet ist. Geistige Autoritäten, deren 



 32 

 

Wieweit muss die Rücksicht auf die Meinung anderer gehen? Wieweit soll man Gefühle anderer 

verletzen dürfen? Zuerst einmal muss festgestellt werden, dass sich diese Anforderungen nicht an 

andere, sondern zunächst an einen selber richtet, nicht was muss ich den anderen verbieten, sondern 

was verbiete ich mir selbst? Nicht die Beherrschung der anderen, sondern die Selbst-Beherrschung 

steht am Anfang eines gedeihlichen Miteinanders. Wir stehen letztlich beim ethischen Minimum beim 

Kategorischen Imperativ Kants. Aber nicht in der ersten, sondern in der zweiten Formulierung. 

„Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines 

Gesetz werde.“ Nicht was ein allgemeines Gesetz sein kann, denn ich kann hier immer noch materielle 

Doktrinen hineinbringen, sondern, der zweite: „Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner 

Person, als in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel 

brauchst.“ Den Menschen nie als bloßes Mittel zu gebrauchen, die Anerkennung des Wertes des 

Menschen, ist die notwendige Grundlage einer freien Gesellschaft.  

 

Das fordert dann aber auch, dass ich nicht von der Meinung eines Menschen auf seinen Wert schließe, 

also sage, wer eine Meinung vertritt, die ich nicht vertreten kann, der sei an sich schon schlecht. Die 

Behauptung der Unanständigkeit eines Menschen auf Grund einer bestimmten Meinung ist immer 

zurückzuweisen, gerade auch, wenn man dieser Meinung selbst nicht angehört. Demokratie setzt 

somit, will sie funktionieren, auch eine gesunde Selbstbeschränkung des Menschen voraus. Da ich 

nicht nur für mich, sondern auch für meine Mitmenschen verantwortlich bin, werde ich anders 

handeln, als wenn ich nur mir gegenüber Verantwortung trage. Der Satz: „Wenn jeder an sich selber 

denkt, ist an jeden gedacht.“ ist im Grunde wenig demokratisch, sondern autokratisch! Es kommt 

darauf an, zu verstehen, dass Demokratie verantwortungsbewusstes Handeln aller Akteure verlangt 

und dass dieses nur auf Grundlage einer fundierten, im Wesen des Menschen als freiwollendes und 

freihandelndes Subjekt begründet werden kann.  

 

Durch die Mobilisierung freiheitlicher Kräfte und die Stärkung entsprechender Institutionen kann den 

massendemokratischen Gefahren entgegen gewirkt werden. Dazu gehören für Alexis de Toqueville die 

Gewaltenteilung, Minderheits- und Menschenrechtsschutz, dezentrale Verwaltung, Unabhängigkeit 

der Justiz, kraftvolle Verbände bürgerliche Interessenaggregation, die Pflege und Erneuerung der 

geistig-moralischen und religiösen Kräfte in der Gesellschaft und nicht zuletzt eine wirkliche 

Pressefreiheit. Das Zusammenwirken dieser Instanzen sollte einen wirklichen gesellschaftlichen und 

geistigen Pluralismus gegen Konformitäts- und Zentralisierungsdruck verteidigen.  

 

Der Staat hat heute mehr Mittel denn je, alle Formen des gewaltsamen Widerstandes zu brechen. 

Nicht von der Staatsgewalt geht jedoch Gefahr aus, sondern vom Geist: Wenn die Menschen sich aus 

der schwer erkämpften Beteiligung an der Herrschaft zurückziehen. Wer sich der aktiven Gestaltung 

                                                                                                                                                                                     

jeder Demokratie bedarf, stehen unter dem Druck, durch die öffentliche Meinung versklavt zu werden. Aus Angst vor 
Isolation passt man sich der öffentlich ausgesprochenen Meinungen an: Man glaubt, was andere glauben, weil sie es 
glauben. Doch dies ist in der Mediendemokratie ohnehin nur die Meinung gut artikulierter Minderheiten. Toqueville spricht 
– ähnlich wie Nietzsches letzter Mensch – vom massendemokratischen Menschen und dessen Despotismus. Vgl. Norbert 
BOLZ, Diskurs über Ungleichheit, S. 21-35. 



 33 

seiner Welt entzieht, der muss es sich gefallen lassen, wenn die Welt von anderen gestaltet wird. Je 

mehr Menschen sich aus der Politik zurückziehen, desto leichter wird es anderen, die Politik 

durchzusetzen, die ihnen genehm ist. Rudolf von Jehring beendet seine Schrift „Der Kampf ums Recht“ 

mit den Worten: „Alles Recht in der Welt ist erstritten worden, jeder Rechtssatz, der da gilt, hat erst 

denen, die sich ihm widersetzten, abgerungen werden müssen, und jedes Recht, das Recht eines 

Volkes, wie das eines Einzelnen, setzt die stetige Bereitschaft zu seiner Behauptung voraus.“  

 

Die Demokratie verlangt heute nicht, dass man für sie in den Kerker geht, dass man Not und 

Verfolgung leidet, wie es viele Menschen getan haben, die für die Freiheit und für ihre Rechte 

gekämpft haben. Die Demokratie fordert von uns trotzdem einen Einsatz: den Einsatz, wählen zu 

gehen, den Einsatz, sich nicht willenlos den Parteien oder den Journalisten auszuliefern, den Einsatz, 

sich eine Meinung zu bilden und diese zu vertreten. Es darf nicht heißen: Man könnte. Es muss heißen: 

Ich tue. Wie könnte man also besser schließen, als mit den Worten der Demonstranten von Leipzig 

1989: „Wir sind das Volk.“ Und wir dürfen ergänzen: Jeder einzelne von uns.86 

 

                                                           

86
 Nach einem Streit über ein geologisches Thema, schreibt Goethe rückblickend: „Und so standen wir gegen einander, 

durch ein doppeltes Problem geschieden, durch Klüfte, die keiner zu überschreiten sich getraute, um zu dem andern zu 
gelangen; ich aber, nachdenklich, glaubte freilich einzusehen, daß es mehr Impuls als Nötigung sei, die uns bestimmt, auf 
eine oder die andere Seite hinzutreten.“ GOETHE, Die Gesellschaft des vaterländischen Museums in Böhmen, GNWS 2, S. 
267. 



 34 

Literatur  

 

ADLER, Siegmund : Die Unterrichtsverfassung Kaiser Leopolds II, Wien-Leipzig, 1917 

BAGEHOT, Walter: Die englische Verfassung : Herausgegeben und eingeleitet von Klaus Streifthau. 

Berlin, 1971. 

BÖCKENFÖRDE, Ernst-Wolfgang : Staat Gesellschaft Freiheit. Frankfurt, 1976. 

BOLZ, Norbert: Diskurs über die Ungleichheit, Ein Anti-Rousseau. München, 2009 

Der Journalisten Report III. Politikjournalismus in Österreich. Andy Kaltenbrunner, Matthias Karmasin, 

Daniela Kraus (Hg.):, Wien, Facultas Verlag, 2010. 

FLEISCHHACKER, Michael : Und jetzt noch ein EU-Kritik-Verbotsgesetz. 

http://diepresse.com/home/meinung/meinungarchiv/151120/Und-jetzt-noch-ein-

EUKritikVerbotsgesetz-?from=suche.intern.portal 

GOETHE, Der Versuch als Vermittler von Subjekt und Objekt, In: Goethes naturwissenschaftliche 

Schriften. Herausgegeben und kommentiert von Rudolf Steiner. Band 2, Dornach, 1975 

GOETHE, Die Gesellschaft des vaterländischen Museums in Böhmen, In: Goethes naturwissenschaftliche 

Schriften. Herausgegeben und kommentiert von Rudolf Steiner. Band 2, Dornach, 1975 

GOETHE, Sprüche in Prosa, In: Goethes naturwissenschaftliche Schriften. Herausgegeben und 

kommentiert von Rudolf Steiner. Band 2, Dornach, 1975 

HELLER, Hermann : Staatslehrere. In. Gesammelte Schriften III. Tübingen, 1992 

HINZ, Thorsten : Der Super-Vatikan.  in: 

http://www.jungefreiheit.de/index.php?id=268&tx_ttnews%5Btt_news%5D=74601&tx_ttnews%5Bbac

kPID%5D=&no_cache=1 

JOHANNES PAUL II.: Evangelium vitae 

KALTENBRUNNER, Gerd-Klaus: Wege der Weltbewahrung. Sieben konservative Gedankengänge. 

Asendorf, 1985 

KELSEN, Parlamentarismus,  

KELSEN, Wesen und Wert der Demokratie  

KINK, Rudolf : Die Rechtslehre an der Wiener Universität: geschichtliches Fragment, als Beitrag zur 

österreichischen Rechtsgeschichte. Wien, 1853  

KIRCHHOF, Paul : Der Auftrag von Religion und Kirche in einer freiheitlichen Demokratie. In: Johannes 



 35 

Beckermann/Helmut Engel (Hrsg.), Das Verhältnis von Staat und Kirche, Sankt Georgener 

Hochschulschriften, 2002, S. 36-52 

LIPPMANN, Walter : Die öffentliche Meinung. München, 1964 

MACHIAVELLI, Nicolo : Der Fürst : Aus dem Italienischen von Friedrich von Oppeln-Bronikowski : Mit 

einem Nachwort von Horst Günther. Frankfurt am Main, 1990 

MAHLAU, Kristiana, Unterhaltungskunst zwischen Zensur und Protest. Norderstedt, 2008 

MARX, Karl : Nationalökonomie und Philosophie, Der historische Materialismus, Die Frühschriften, 

NAREWSKI, Ringo : John Stuart Mill und Harriet Taylor Mill: Leben und Werk. Wiesbaden, 2008 

NOELLE NEUMANN, Elisabeth : Die Schweigespirale : Öffentliche Meinung – unsere soziale Haut. 

München, 1980 

ORTEGA Y GASSET, José : Der Mensch und die Leute. In: ORTEGA Y GASSET, José : Gesammelte Werke. Band 

VI. Stuttgart,  1996. S. 7-245  

ORTEGA Y GASSET, José : Über das römische Imperium. In: ORTEGA Y GASSET, José : Gesammelte Werke. 

Band IV. Stuttgart, 1996. S. 388-434 

PARETO, Vilfredo : Der Tugend-Mythos und die unmoralische Literatur. Berlin, 1968 

RADBRUCH, Gustav : Rechtsphilosophie, Studienausgabe, hersg. von Ralf Dreier und Stanley L. Paulson. 

Heidelberg, 1999   

ROTHACKER, Logik und Systematik der Geisteswissenschaften, Sonderausgabe aus dem Handbuch der 

Philosophie. Bonn, 1947 

ROUSSEAU, Jean-Jacques : Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts. Ditzingen, 1998 

SCHMIDT-AHMAD, Fabian : Die totalitäre Gesellschaft und ihre Feinde, 

http://www.jungefreiheit.de/Single-News-Display-mit-Komm.154+M5f1908b728b.0.htm 

SCHMITT, Carl : Der Begriff des Politischen. Berlin, 1979 

SCHMITT, Carl : Völkerrechtliche Formen des modernen Imperialismus. Berlin, 1932 

SPAEMANN, Robert: Die Meinungsfreiheit schon jetzt auf katastrophale Weise eingeschränkt. 

http://www.kath.net/detail.php?id=24887&print=yes.  

TOQUEVILLE, Alexis: Über die Demokratie in Amerika, Frankfurt am Main, Fischer-Bücherei, 1956 

VOEGELIN, Eric: Wissenschaft, Politik, Gnosis. München, 1959. 

WIDDER, Helmut : Parlamentarische Strukturen im politischen System : Zu Grundlagen und 

http://www.google.de/search?tbs=bks:1&tbo=p&q=+inauthor:%22Ringo+Narewski%22


 36 

Grundfragen des österreichischen Regierungssystems. Berlin, 1979  

WINDELBAND, Wilhelm : Präludien Zweiter Band, Tübingen, 1919 

ZOLO, Danilo: Die demokratische Fürstenherrschaft : Für eine realistische Theorie der Politik. 

Göttingen, 1997 

 

 


